S8y o PRETTSENTANA (op-
AU KRESHA KEPRS™

Puri Kauhan Ubud

Vil N

www.purikauhanubud.org






Puri Ubud

e

‘\jﬂﬁl!jlﬂm

o
www.purikauhanubud.org



Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 28 Tahun 2014 Tentang Hak Cipta

Pasal 1:

1. Hak Cipta adalah hak ekslusif pencipta yang timbul secara otomatis berdasarkan prinsip deklaratif
setelah suatu ciptaan diwujudkan dalam bentuk nyata tanpa mengurangi pembatasan sesuai dengan
ketentuan perundang-undangan.

Ketentuan Pidana

Pasal 113

1. Setiap orang yang dengan tanpa hak melakukan pelanggaran hak ekonomi sebagaimana dimaksud
dalam Pasal 9 ayat (1) huruf Tuntuk penggunaan secara komersial dipidana dengan pidana penjara paling
lama 1(satu) tahun dan/atau pidana denda paling banyak Rp100.000.000 (seratus juta).

2. Setiap orang yang dengan tanpa hak dan/atau tanpa izin pencipta atau pemegang hak melakukan
pelanggaran hak ekonomi Pencipta sebagaimana dimaksud dalam Pasal 9 ayat (1) huruf ¢, huruf d, huruf
f dan /atau huruf h untuk penggunaan secara komersial dipidana penjara dengan pidana penjara paling
lama 3 (tiga) tahun dan/atau pidana denda paling banyak Rp500.000.000, (lima ratus juta rupiah).




usadha

PENGGAGAS
Anak Agung Gde Ngurah Ari Dwipayana
Sukardi Rinakit

TIM PENULIS
| Gede Sri Agus Putrawan
Putut Dewantha Jenar

PEMATERI
Iwan Halwani, Skm., M.Si
Dr. Sofa Fajriah
Dr. dr. | Nyoman Gede Anom, M.Kes
Dr. dr. Ketut Suparna, Sp.B, Subsp.Onk(K)., M.Si
Prof. Dr. Ni Luh Putu Indi Dharmayanti, M.Si.
Prof. Dr. rer.nat Drs. | Made Agus Gelgel Wirasuta,
Apt., M.Si
Drs. | Made Bagus Gerametta, Apt.
Ir. Wayan Jarta, M.M

Dr. Putu Suta Sadnyana, SH., MH
Joys Karman Nike Palupi
dr. Ketut Suarjaya, MPPM
Prof. Dr. dr. Nyoman Kertia, SpPD-KR
| Ketut Sandika
Ida Bagus Made Bhaskara
| Gusti Ngurah Bagus Yudha Pradana, S.Kes.
Dr. Ida Bagus Kesnawa, M.M

PROOF READER
IDAP Teguh Mahasari
Intania Poerwaningtias

FOTO SAMPUL
Anggara Mahendra

DESAIN
MD Gofar

Cetakan Pertama, Oktober 2023
ISBN : 978-623-98314-7-9
Xii +170: 17,5 X 24,5Cm

DITERBITKAN OLEH :
Yayasan Puri Kauhan Ubud
JIRaya Ubud No.35, Ubud, Gianyar, Bali, Indonesia, 80571
www.purikauhanubud.org
email : info@purikauhanubud.org



USADHA SIDDHI

vi

sambutan

AAGN ARI DWIPAYANA SUKARDI RINAKIT

Om Swatysastu,
Om Awighnam Astu Nama sidham
Om Saraswati Dipata ya Namah

Usadha Bali merupakan salah satu warisan sistem pengetahuan kesehatan dari para
leluhur untuk meningkatkan derajat kesehatan dan kesejahteraan masyarakat Bali.
Pengetahuan usadha diturunkan dari nilai-nilai kebudayaan Bali yang senantiasa
menempatkan makrokosmos dan mikrokosmos dalam hubungan yang selaras dan
harmonis untuk mencapai kebahagiaan (Hita), terlepas dari sakit dan penderitaan.

Usadha Bali memandang kesehatan sebagai kesatuan utuh (holistic) antara fisik,
mental dan spiritual. Konsepsi tentang kondisi sehat atau sakit merujuk pada kondisi



Usadha Bali memandang kesehatan sebagai
kesatuan utuh (holistic) antara fisik, mental
dan spiritual, sehingga usadha Bali masih
dianggap fungsional dan efektif untuk
mengatasi permasalahan kesehatan tertentu
terutamanya yang berkaitan dengan aspek
sosial budaya dan spiritual

keseimbangan dan ketidakseimbangan unsur-unsur pembentuk
tiga lapisan tubuh (Tri Sarira) yakni tubuh fisik (stula sarira), tubuh
halus-psikis (suksma sarira) dan tubuh penyebab/atma (antah
karana sarira), serta keseimbangan dan keharmonisan hubungan
dengan lingkungannya yang lebih luas, berupa hubungan
harmonis dengan alam raya (palemahan), hubungan harmonis
secara sosial (pawongan) dan hubungan harmonis secara spiritual
dengan Ida Sang Hyang Widhi Wasa (parahyangan). Menurut
usadha Bali, sehat tidak hanya menyangkut bebas dari sakit atau
penyakit, tetapi juga keadaan fisik, mental dan spiritual yang
bahagia secara utuh. Kesehatan sejatinya berhubungan erat
dengan pencapaian tujuan hidup, ‘Dharmartha kama moksanam
sariram sadhanam’, yang bermakna bahwa tubuh fisik atau raga
(sarira) merupakan sarana (sadhana) untuk untuk meraih dharma
(kebajikan), artha (kemakmuran), kama (kesenangan) dan moksha
(kebebasan tertinggi).

Keberagaman pengetahuan yang terdapat dalam usadha Bali
menunjukkan bahwa usadha Bali terbentuk dari nilai kearifan
masyarakat Bali (local wisdom) serta persinggungan dengan
pengetahuan kesehatan tradisional lainnya terutama yang
bersumber dari Ayurveda, yang telah melalui proses seleksi,
adopsi dan adaptasi sesuai perkembangan zaman dalam lingkup
ruang (mandala- desa), waktu (kala) dan keadaaan (patra).

vii




USADHA SIDDHI

viii

Secara empiris kesehatan tradisional usadha Bali masih dianggap
fungsional dan efektif untuk mengatasi permasalahan kesehatan,
terutamanya yang berkaitan dengan aspek sosial, budaya dan spiritual
yang juga menjadi faktor penting dalam kesehatan. Masyarakat Bali
masih menggunakan usadha Bali atau Balian sebagai pilihan untuk
upaya pengobatan yang berdampingan dengan sistem kesehatan
konvensional modern, dengan tujuan mulia yang sama yakni
meningkatkan derajat kesehatan dan kesejahteraan.

Dewasa ini, secara global Organisasi Kesehatan Dunia (WHO) telah
mengakui keberadaan kesehatan tradisional sebagai bagian dari
upaya kesehatan dan kesejahteraan secara universal, serta telah
diupayakan memasukannya ke dalam sistem perawatan kesehatan
utama, secara tepat, efektif, dan di atas segalanya, “safety” atau aman.
Upaya pengembangan kesehatan tradisional Bali (usadha Bali) yang
berorientasi pada kaidah safety dan efficacy (aman dan khasiat) baik
berupa tata cara pengobatan maupun obat-obatannya tentu perlu
dilaksanakan melalui sinergi terpadu semua pemangku kepentingan,
yakni pemerintah, dunia pendidikan, masyarakat, praktisi, pelaku
usaha serta media, yang kali ini telah terlibat dan ikut ambil bagian
dalam rangkaian kegiatan Sastra Saraswati Sewana 2023 yang secara
konsisten diselenggarakan oleh Yayasan Puri Kauhan Ubud.

Dalam buku ini direkam berbagai pemikiran dan gagasan yang
tersampaikan dalam kegiatan Usadha Gocara (seminar), Expo dan
Workshop Usadha dengan tema Wariga Usadha Siddhi yakni jalan
sastra untuk membumikan sistem perhitungan waktu dan keunggulan
ilmu pengobatan Bali. Semoga buku ini dapat menginspirasi
pengembangan usadha Bali melalui kebijakan, penguatan ekosistem,
penguatan produksi dan perizinan, penguatan pelayanan dan
pemanfaatan obat tradisional, untuk memastikan pengembangan
usadha Bali secara tepat dan berkesinambungan.

Om Santih Santih Santih Om.

AAGN Ari Dwipayana
Sukardi Rinakit






USADHA SIDDHI

daftar

08

28

Sambutan

Pendahuluan

SelayangPandang | Dharma (Keilmuan)

Catatan dalam Lontar

+ Sejarah Usadha Bali
+ Konsepsi Sehat Sakit

Dalam Usadha

» Klasifikasi dan  Jenis

Penyakit yang dikenal
dalam Usadha

« Balian: Praktisi Usadha

Bali

+ Teknik Diagnosis Balian
+ Bahan Obat/ Tamba

Usadha Bali Usadha Bali
+ Usadha Bali + Wariga Usadha
+ Manuskrip Usadha, + Gama Usadha

« Wisadha — Usadha (Tata

Cara Pengobatan), Usadhi
(Obat-Obatan)



62 76 90

Pembumian Usadha Gocara: Penguatan X
Usadha Kebijakan Ekosistem
. Talkshow Wariga dan Pengembangan Pengembangan
Usadha for Millenials : Usadha Usadha
Sosialisasi dan Edukasi
Usadha untuk Millenials |« Kebijakan Pengembangan |+ Penguatan Penelitian
* Usadha Bali sebagai Pelayanan Kesehatan dan Pengembangan
Bagian Kesehatan Tradisional secara Tanaman Obat dan Obat
Tradisional secara Global Nasional Tradisional
+ Kebijakan Pelayanan + Penguatan Riset dan
Kesehatan Tradisional di Inovasi Tanaman Obat

Bali dan Obat Tradisional



. 101 126 110

a

o

m

<

T

a

<

wv

=)

Xt Penguatan Penguatan Masa Depan
Produksidan Pelayanandan Usadha Bali
Perizinan Pemanfaatan
Pengobatan Obat-Obat
Tradisional Tradisional
+ Pengembangan dan + Pembiayaan Kesehatan

Pemanfaatan Sediaan Pengobatan Tradisional
Herbal untuk Memperkuat Dalam Program JKN Daftar Pustaka
Ketahanan Kesehatan + Implementasi Layanan
Nasional. Kesehatan Tradisional
* Mengawal Kemandirian RSBM
Obat Herbal * Integrated  Traditional
+ Registrasi Obat Health
Tradisional dan

Penerapan CPOTB

+ Perizinan Pengobatan
Tradisional (Empiris,
Komplementer, Integrasi)






USADHA SIDDHI

Om Awighnam Astu Namo Sidham
Om Saraswati Dipata ya Namah

PENDAHULUAN

Usadha sebagai sistem pengobatan tradisional Bali untuk meninghkathkan

Xiv

derajat kesehatan, telah ada sejak ratusan bahkan vibuan tahun lalu dan
hingga kini masih bertahan sebagai pilihan masyarakat Bali untuk mengatasi

permasalahan kesehatan.






USADHA SIDDHI

Masih kuatnya kepercayaan sebagian masyarakat terhadap penyebab

penyakit niskala menjadi salah satu alasan praktik pengobatan usadha

Bali masih diminati.

Masyarakat Hindu di Bali umumnya
percaya jika penyakit dapat disebabkan
oleh dua penyebab atau kausa, yakni
kausa sekala dan kausa niskala.
(Nala,1993:2) Namun dalam konteks yang
lain, bertahannya pengobatan usadha Bali
tersebut menunjukkan kemampuannya
dalam beradaptasi dengan lingkungan.
(Suatama, 2021:14). Pengetahuan usadha
diturunkan dari generasi ke generasi
sesuai dengan nilai-nilai adiluhung dalam
budaya Bali yang menempatkan Bhuana
Agung (makro kosmos/alam semesta) dan
Bhuana Alit (mikro kosmos/tubuh) dalam
hubungan yang selaras dan harmonis.
Keseimbangan secara utuh (holistic)
antara tubuh, mental dan spiritual dalam
konsep keselarasan padma bhuwana
dan padma hredaya untuk mencapai
kebahagiaan (Hita) sehingga terhindar
darisakit, penderitaan, dan kesengsaraan.
Keberadaan usadha Bali terekam dalam
berbagai manuskrip berupa catatan
tertulis pada lontar maupun secara cerita
lisan atau tutur.

Kesehatan Tradisional Bali (usadha Bali)
disebutkan dalam beberapa lontar usadha
diantaranya Usadha Sari, Usadha Cemeng

Sari, Usadha Separa, Usadha Bhagawan
Kasyapa, bahwa dharma usadha Bali
(kebenaran usadha) terdiri dari tiga
kerangka dasar yakni Wariga, Gama dan
Wisada (yang dibagi menjadi usadha dan
usadhi). Wariga menjadi faktor penting
dalam wusadha Bali, yang mana waktu
serta pemilihan hari baik yang berkaitan
dengan konstelasi bhuana agung (alam
semesta) yang selaras dengan buana
alit (tubuh) dapat menjadi pembeda
antara hal yang sakral dan hal yang
profan. Wariga juga menjadi petunjuk
jalan bagi manusia untuk mencapai yang
terbaik dan meningkatkan keyakinan/
kemantapan hati dalam beraktifitas.
Pemilihan hari yang dianggap baik sangat
berpengaruh terhadap aspek keyakinan
dan spiritual yang juga menjadi faktor
penting dalam kesehatan. Wariga
dalam bidang kesehatan dimanfaatkan
untuk membantu “mendiagnosa”
konstitusi tubuh (tubuh fisik, mental,
spiritual) atau prakerti seseorang yang
dipengaruhi oleh energi kosmis baik
berupa gravitasi, radiasi, suhu, iklim dari
matahari, bulan, bintang dan planet-
planet yang mempengaruhi bumi dan
seluruh isinya yang menjadi perhitungan



dalam wariga. Konsep keseimbangan
dengan alam semesta adalah salah
satu sumber kebahagiaan (Hita) yang
dikenal sebagai Tri Hitta Karana yakni
Palemahan (hubungan harmonis dengan
alam lingkungan), Pawongan (hubungan
harmonis antar sesama) dan Prahyangan
(hubungan harmois dengan Tuhan secara
Spiritual).

Dalam Lontar Wariga Gemet, disebutkan
bahwa Usadha Gama adalah salah satu
dari empat wariga yang ada di dunia
yang terdiri dari; Wariga Usadha Gama,
Wariga Uliken, Wariga Sundari Bungkah,
dan Wariga Putus. Usadha Gama memuat
tentang Kala (waktu) dan Bhuta (ruang/
materi) sehingga dalam konsep sehat
sakit tradisional Bali terdapat pengaruh
ruang dan waktu (Sekala) serta unsur
diluar ruang dan waktu (Niskala).

Gama diartikan sebagai tuntunan,
petunjuk,  aksara,  simbol  yang
diformulakan ke dalam diagram Nawa
Sanga (sembilan penyangga), sebagai
bagian ajaran spiritval Siwa, Siwagama
yakni Siwa Siddhanta yang dianut
sebagian besar masyarakat Bali. Diagram
Nawa Sanga dapat dipakai pedoman
dalam Usadha, yakni komponen arah,
warna, simbol, angka, aksara, energi
Dewa dan Sakti, dan atribut simbol
lainnya. Pengolahan atau pengringkesan
formula nawa sanga yakni dasa aksara,
panca aksara dan tri aksara yakni; Ang
(sifat panas), Ung (sifat dingin), Mang
(sifat sedang) menjadi konsep sehat dan

sakit dalam usadha yakni; Penyakit ada
tiga jenis sakit sekaligus berdampingan
dengantigajenis obatnya. Keseimbangan
dan ketidak keseimbangan ketiga sifat
unsur tersebut  (Panes, Tis, Sebaa)
menentukan kondisi sehat atau sakit.
Panes (panas)- Tis (dingin)- Sebaa (panas
—dingin) ini sangat dekat dengan konsep
Tri Dosha (Vata, Pitha dan Kapha) dan
Tri Mano Dosha (Satvam, Rajas, Tamas)
dalam Ayurweda sebagai akar dari usadha
yang bersumber pada pengetahuan Weda
Smerti yakni Upaweda.

Dalam Wisada yang terdiri dari usadha
(tata cara pengobatan) dan usadhi (Obat-
obatan) juga menggunakan perlambang/
simbol Tri Aksara yakni; Anget (hangat)
— Tis (sejuk) — Dumelada (sedang), dari
bagian-bagian tanaman obat, salah
satunya termuat dalam Lontar Taru
Pramana yang menjelaskan sifat-sifat
anget, tis, dumelada dari setiap bagian
akar, batang, daun, bunga, dan buah dari
tanaman-tanaman obat. Dalam lontar
usadha juga disebutkan bahwa seorang
penyehat atau penyembuh tradisional
Bali yang disebut sebagai Balian
diwajibkan menguasai tiga ilmu utama
yakni Budha Kecapi (etika dan diagnosa),
Katikelaning Genta Pinara Pitu (anatomi,
fisiologi tubuh, mental dan spiritual
dalam dimensi energi), serta Sastra
Sanga (teori-teori yang berkaitan dengan
kesehatan). Ketiga ilmu pengetahuan ini
sangat luas penggunaanya baik dalam
aspek tattwa, filsafat maupun ritual
(Satyam, Siwam, Sundaram). Selain

PENDAHULUAN



USADHA SIDDHI

itu dalam wusadha perhitungan waktu
yang tepat dalam melaksanakan tata
cara penggobatan (kali maha usadha/
kalimosadha) dan waktu yang tepat
untuk pemberian obat-obatan (kali
maha usadhi/ kalimosadhi) merupakan
pedoman waktu untuk mendapatkan
solusi  dari usaha  penyembuhan
usadha Bali. Keseluruhan pengetahuan
kesehatan tradisional masyarakat Bali
yang bersumber dari pengetahuan
kearifan lokal Bali serta pengetahuan
kesehatan lainnya terutama Ayurweda,
telah berkembang melalui proses seleksi,
adaptasi dan adopsi ke dalam sistem
kesehatan tradisonal masyarakat Bali
sesuai dengan Ruang (Desa-Mandala),
Waktu (Kala) dan Keadaan (Patra).

Usadha Bali sebagai pengetahuan
kearifan lokal tentu harus dilestarikan
dan diberdayakan sebagai upaya
berkesinambungan untuk meningkatkan
derajat kesehatan masyarakat yang
sejalan dengan tujuan pembangunan
pada bidang kesehatan. Namun upaya
ini tentu perlu dibarengi dengan
membangun  elemen-elemen  dasar
usadha Bali seperti kepercayaan, etiologi,
diagnosis, serta metode pengobatan
(etnomedicine) yang dilengkapi dengan
berbagai penelitian secara ilmiah, terukur
dan teruji secara empiris sehingga dapat
diterima dan dimanfaatkan secara luas.
Sistem medis tradisional atau etnomedis
(ethnomedicine) dan sistem biomedis
(biomedicine), memang dipandang berdiri

Figur 1.1. Pemahbah Bhuana Alit, pengetahuan Usadha Bali tentang anatomi tubuh dan
letak getaran aksara
Sumber : Pupulaning Rerajahan



sendiri dengan sistem pengetahuan,
konsep, dan teorinya masing-masing
(Foster dan Anderson, 1978). Namun
keduanya dapat saling melengkapi
dalam aspek penyembuhan penyakit
yang dipandang secara patologi (disease)
maupun (illness) penyakit yang dipandang
dari sisi kebudayaan.

Pengembangan Kesehatan Tradisional
Usadha Bali agar dapat diterima
secara baik dan luas oleh masyarakat
tentu  perlu beradaptasi  sesuai
perkembangan ilmu dan teknologi
saat ini. Sebagaimana Merton (dalam

Sutrisno, 2005) menyatakan bahwa

sistem budaya akan bertahan (survive)
apabila ia mampu beradaptasi dengan
lingkungan, baik alam maupun sosial
sehingga tetap fungsional di masyarakat
(Suatama, 2021). Untuk mencapai
hal tersebut diperlukan kolaborasi
berbagai pemangku kepentingan secara
sistematis melalui regulasi pemerintah,
penelitian-penelitian akademis, kegiatan
sosial masyarakat, dunia usaha, media
informasi, serta peran aktif praktisi hingga
masyarakat agar Usadha Bali mampu
beradaptasi dan memberi manfaat untuk
meningkatkan derajat kesehatan dan
kesejahteraan Masyarakat.

Figur 1.2. Keterlibatan UMKM Kesehatan Tradisional Bali dalam kegiatan Wariga Usadha Siddhi
sebagai bagian kolaborasi multi helix pengembangan Usadha Bali

PENDAHULUAN






SELAYANG PANDANG
USADHA BALI

S



USADHA SIDDHI

SELAYANG PANDANG
USADHA BALI

Usadha Bali sebagai kearifan lokal harus dilestarikan dan dikembangkan
sebagai upaya integral untuk meningkatkan derajat kesehatan

masyarakat.



E N1
¥

2

.
J.."l;.i':ik"'l'j!\m LA ﬁ'.l'\ﬁ

* Pamah&ah Bhuwane At~

8w sy

[ DR IPE

S ey

b e g g

R |
B ol o
s iy e Pl
b Sy Frg

s M, Tiliangin Rapedel




USADHA SIDDHI

10

Menurut konsepsi manusia Bali sehat tidak hanya bebas dari

sakit atau penyakit, tetapi juga keadaan fisik, mental dan

spiritual yang bahagia secara utuh.

Usadha Bali

Secara etimologi kata usadha berasal
dari bahasa Sansekerta, yakni ausadha
yang berarti tumbuh-tumbuhan yang
mengandung khasiat obat atau dibuat
dari tumbuh-tumbuhan (Stunley, 1977;
Tim Proyek Penyusunan Kamus, 1985
dalam Nala, 2006). Istilah usadha
ini dikenal masyarakat dan sering
dipergunakan dalam percakapan sehari-
hari dalam kaitan dengan mengobati
orang sakit. Tetapi di Bali pengertiannya
lebih luas dari itu. Usadha adalah semua
tata cara untuk menyembuhkan penyakit,
cara pengobatan (kuratif), pencegahan
(preventif), memperkirakan jenis penyakit
(diagnosis),

perjalanan (prognosis)

penyakit maupun pemulihannya.
Termasuk para pengobat atau balian,
dan tata cara untuk membuat penyakit,
menyebabkan orang lain sakit. Hingga
menyamakan kata usadha dengan
ilmu pengobatan.(Nala, 2006:92). llmu
pengobatan untuk kesehatan memiliki
arti penting bagi setiap peradaban di
dunia, baik disebabkan oleh perjumpaan
antar budaya atau memang berakar

langsung dari pengetahuan masyarakat

lokal  (local  knowledge). Ayurveda
diyakini mempengaruhi berbagai budaya
pengobatan tradisional, terutama di
wilayah Asia Selatan dan sekitarnya.
Di samping itu, pengobatan tradisional
China (Traditional Chinese Medicine) yang
diyakini telah berusia sangat tua, juga
dipandang berpengaruh besar terhadap
perkembangan  sistem  pengobatan
tradisional di seputaran daratan Asia
lainnya. Pengaruh Islam pun ditemukan
di dalam teks-teks usadha Bali, misalnya
dalam lontar Usadha Manak (Suarca,
2017)

Keberagaman berbagai pengetahuan
yang terdapat dalam wusadha Bali
menunjukkan  bahwa usadha Bali
adalah seluruh pengetahuan tentang
sistem pengobatan tradisional Bali
untuk memecahkan berbagai masalah
kesehatan masyarakat (Nala, 1993).
Usadha Bali sebagai ilmu pengobatan
tradisional Bali bersumber dari Ayurveda
danlontar-lontarusadha. Sukartha (2014).
Secara umum, usadha Bali mencakup
seluruh pengetahuan mengenai
pengobatan tradisional Bali, baik yang
bersumber dari Ayurveda, lontar-lontar



usadha Bali, maupun nilai nilai kearifan
masyarakat Bali (local wisdom). Usadha
Bali memiliki persinggungan dengan
pengetahuan-pengetahuan pengobatan
tradisional lainnya sehingga menambah
keluasan cakupannya. Sistem usadha
Bali dibangun oleh berbagai elemen
yang saling kait mengait satu sama lain.
(Suatama, 2021).

Seluruh pengetahuan tentang
pengobatan tradisional tersebut telah
mengalami seleksi, adopsi dan adaptasi
ke dalam sistem pengobatan Usadha
di Bali yang didasari oleh ajaran Siwa,
Siwaisme, atau Siwagama, khususnya
Siwa Siddhanta, sebagai ajaran yang
paling banyak dianut oleh masyarakat
Bali. Ajaran Hindu Siwa Siddhanta
menyatakan bahwa Ida Sang Hyang Widhi
atau Bhatara Siwa yang menciptakan
semua yang ada di jagat raya. Beliau
pula  yang
(gering, wyadhi), obat (tamba, ubad) dan

mengadakan  penyakit
pengobat (balian). Dalam manifestasi
Siwa dalam menjalankan semua aktivitas,
Bhatara Siwa memberikan wewenang
kepada Batara Brahma, Wisnu, dan
Iswara. Penyakit panes dan obat yang
berkhasiat anget menjadi tugas dan
kewenangan Batara Brahma. Batara
Wisnu bertugas mengadakan penyakit
nyem dan obat berkhasiat tis. Batara
Iswara mengadakan penyakit sebaa dan
bahan obat yang berkhasiat dumelada.
Menurut lontar Usadha, penyakit juga ada
tiga jenis, yakni penyakit Panes (panas),
nyem (dingin), dan Sebaa (panas-dingin).

Demikian pula obat ada tiga macam.
Obat yang berkhasiat anget (hangat), tis
(sejuk) dan dumelada (sedang).

Manuskrip Usadha, Catatan dalam
Lontar

Manuskrip  tentang  usadha  yang
dituliskan pada daun lontar merupakan
tetamian (warisan) karya intelektual
leluhur. Sebelum dikenal bahan kertas,
pengetahuan tersebut direkam dalam
bentuk tulisan dengan mempergunakan
daun lontar atau siwalan. Pohon lontar
adalah sejenis pohon palma yang dapat
tumbuhdenganbaikdiAsiaSelatanhingga
Asia Tenggara, pohon ini memiliki nama
latin Borassus flabellifer dari keluarga
Arecaceae. Sebelum siap untuk ditulisi,
daun pohon lontar ini terlebih dahulu
diproses secara tradisional, dipotong-
potong sesuai keperluan kemudian
direbus dengan ramuan tradisional,
dikeringkan, dijepit (tepes/tees) lalu diisi
baris-garis (spat) dengan jarak tertenty,
setelah siap daun lontar ditulisi dengan
pisau khusus yang bernama Pangrupak
dan selanjutnya dihitamkan dengan
bahan buah kemiri atau nagasari. Setelah
diperoleh daun lontar yang baik lontar
diiris berbentuk persegi panjang dengan
ukuran  3,5x35cm.  Untuk keperluan
kekawin biasanya berukuran 4x48cm
atau oxggecm. Proses pemotongan ini
disebut mirit. (Nala, 1996:75)

Keberadaan lontar di Bali jumlahnya
mencapai ribuan yang tersimpan di

SELAYANG PANDANG USADHA BALI

1



USADHA SIDDHI

12

Figur 1.3. Koleksi lontar Puri Kauhan Ubud
Sumber : purikauhanubud.ord

berbagai museum, perpustakaan
instansi pemerintah maupun swasta
serta lembaga pendidikan diantaranya
Gedong Kirtya Singaraja (di jaman
kolonial dahulu bernama Van Deer Tuuk),
Perpustakaan  Universitas  Udayana,
Kantor Dokumentasi Budaya Bali, Balai
Penelitian Bahasa Denpasar, UNHI
Denpasar, IHDN Denpasar, dan lain-lain
serta tersimpan pula oleh masyarakat di
griya, purifjero, rumah-rumah penduduk,
khususnya para kolektor atau pecinta
sastra. Selain itu terdapat pula lontar
yang tersebar di luar negeri diantaranya
RoyalUniversity Library diLeiden Belanda,
Carl A. Kroch Library Cornell University,

Amerika Serikat.

Jenis-jenis naskah Bali dibagi ke dalam
lima bagian dengan subbab-subbabnya.

Pembagian tersebut mengikuti apa yang
dilakukan oleh Th. Pigeaud terhadap
kepustakaan Jawa, dengan memberikan
tambahan penekanan pada bagian yang
dianggap penting, baik karena jumlahnya
yang banyak maupun karena kedudukan
dan fungsinya yang penting dalam

masyarakat (Agastia 1985: 152—157).

Pembagian yang dimaksud adalah:

1. Naskah-naskah Keagamaan dan
Etika, yang dibagi lagi menjadi lima
subbab; a) weda, mantra, dan puja, b)
kalpasastra, c) tutur, d) sasana, dan e)
niti.

2. Naskah-naskah Kesusastraan, yang
juga dibagi ke dalam lima subbab;
a) parwa, b) kakawin, c) kidung, d)
geguritan dan parikan, dan e) satua.

3. Naskah-naskah Sejarah dan Mitologi,
yang umumnya menggunakan judul



Pamdiy Gromiteoy- plape , fri, #435

A a. F9TS

alme

wd im ihe

A Fresecl
irine

wTEUR- 531

1T sre on micrefile and are howvied in Une !‘!!i-!l.t-
Hewursrers i Blin Librarw ddagan FulesWITE il TN

Eirlwe (farserle Voo der Tuh b srchives in Bali.

v issludieg the Bewsl Universibe Librars in Leioens Seld oo les

REFND A3%4
(: 1Bt RYEVRE-AZEE

JAN 05 1N
T4

B3 wnmer URE ERFLGEE BF Lhe SRR
Surarvieed bu Chriniises Hoowhas

PELVETRRLALLE hesdensis nfl @ &
Citve ani Palinews Saruncriri P
Berarineni of Sanuscrisin sed Un

ineie. I, B
Hin dh|1l|

rby law: ¥ Ball Inlana @1
EuibiEad, 1. SpdhiunivEraieiy e Irides, BiBlioWFerh.

cristiogns of Balias
bs Roused in u..

rale From mae b
wr Falbbalens and
e T

Lian maw b Pound i Cornell Universits
mo Beesrade SLINENIRFL,

Teamaerietes #4334,

bw rohivess Cosssll Universite Librasyss

e liferatu
Feli Inlsnd 00

€fE #I54 BLFIL & FROC! B

Figur 1.4. Salah satu arsip tentang Balinese Manuscrip Project sejumlah 3676 items,
yang dikirim atas permintaan Prof. Dr. C. Hooykaas.
Sumber : https://rmc.library.cornell.edu/

babad, pamancangah (bancangah),
usana, prasasti, dan uwug (rusak,
rereg).

4. Naskah-naskah Pengobatan atau
Penyembuhan (usadha)

5. Naskah-naskah Pengetahuan lain,
misalnya pengetahuankearsitekturan,
lexikographi dan tata bahasa, hukum,
serta perbintangan.

Lontar-lontar yang menyangkut tentang
sistem pengobatan di Bali menurut Nala
(2002) dapat di golongan menjadi dua
golongan, yaitu lontar tutur atau tatwa
dan lontar usadha. Di dalam lontar tutur
(tatwa) berisi tentang ajaran aksara gaib
atau wijaksara. Sedangkan didalam lontar

usadha berisi tentang ajaran pengobatan,
yaitu jenis penyakit dan jenis tanaman
yang dapat dipergunakan untuk obat.
Lontar Usadha tersebut antara lain seperti
Usadha Sari, Budha Kecapi, Kalimosada.
Taru Premana, Dharma Usadha yang
bersifat umum dan beberapa usadha
yang menjurus ke penyakit khusus,
seperti Usadha Dalem (penyakit dalam),

Usadha Netra (mata), Usadha Sasah bebai

(penyakit bebainan), Usadha Buduh (gila),
Tetenger Beling (kehamilan), Usadha
upas (racun/bisa) dan banyak lainnya.
Disamping itu lontar berbentuk tutur
yang isinya tentang filsafat sehat-sakit,
aksara sakti, gambar lambang yang
sulit dicerna oleh orang awam. Diantara

SELAYANG PANDANG USADHA BALI

13



USADHA SIDDHI

14

tutur tersebut adalah Tutur Siwa-Budha,
Bhagawan Siwa Sampurna, Aji Sundari
Gading, Jati Terus Tanjung, Sang Hyang
Niskala Tyanta, Kanda Pat, Aji Gama Reka,
Madwa Kama, Kayuktian, Kadyatmika
Brahma, Sasirep dan banyak lainnya.

Sejarah Usadha Bali

Untuk mengetahui secara pasti kapan
usadha ini mulai muncul dan meluas
di Bali tidak dapat ditentukan secara
pasti. Diduga bersamaan dengan
perkembangan agama Hindu di Bali pada
abad V usadha ini turut pula menyebar
di Bali. Hubungan yang erat antara Bali
dengan Jawa mulai terjadi pada abad X
ketika Raja Dharma Udayana menikahi
putri Mahendradatta dari Jawa Timur.
Raja Udayana memerintah pulau bali
pada tahun 929 - 943 Masehi. Sejak
adanya perkawinan ini bahasa jawa
kuna mulai diperkenalkan di masyarakat
sebagai bahasa yang dipergunakan di
dalam penulisan kekawin dan bentuk
kesusateraan lainnya, sedangkan bahasa
bali kuna tetap dipergunakan sebagai
bahasa percakapan sehari- hari. sejak itu
berbagai ilmu pengetahuan termasuk
ilmu pengobatan usadha mulai ditulis
dalam bahasa jawa kuna dan beberapa
diterjemahkan ke dalam basa bali kuna.
Selanjutnya Bali kedatangan seorang
Mpu dari Jawa Timur yang diberi gelar
Mpu Kuturan. Beliau menata pulau Bali
dalam berbagai aspek, baik pemerintah,
tempat suci, awig-awig dan masalah
kesehatan. Dalam hal kesehatan nama

beliau disebutkan dalam Lontar Taru
Pramana.

Pada pemerintahan Raja Waturenggong

di Gelgel Bali (tahun 1460-1550),

datanglah seorang Bhagawan dari

Jawa Timur yang bernama Dang Hyang

Dwijendra. Pada jaman ini penulisan

naskah usadha mendapat prioritas

utama. Dalam penataan keterampilan

dan kemampuan secara professional,

terdapat tokoh utama yang dicatatkan,

misalnya :

e Bhagawan Wrhaspati sebagai Mpu
nya ajaran agama

e Bhagawan Wiswakarma sebagai Mpu
nya ajaran menata bangunan, daerah
dan tata kota

e Bhagawan Mredu sebagai Mpu nya
Jyotisa atau Wariga

e Bhagawan Kasyapa sebagai Mpu nya
Usadha atau para Balian. (Pusdok, 26;
1996)

Diduga bersamaan dengan
perkembangan agama Hindu
di Bali pada abad V usadha ini
turut pula menyebar di Bali.



Di dalam kekawin Ramayana sarga 1-9
telah disebut-sebut tentang usadi atau
usadha, yakni obat yang dapat dihaturkan
sebagai salah satu pengisi sesajen. sargah
yang mengandung masalah obat ini
adalah:

ri sedeng sanghyang dumilah
diniwe dyaken ikanang niwedya
kabeh

usadi lan palamula muwang
kembang ganda dupadi

Artinya : Ketika tungku api
(pasepan) sedang menyala,
dihaturkan sesajen ini semuanya
demikian pula obat dan umbi-
umbian beserta bunga harum,
dupa dan sebagainya.

Diperkirakan bahwa wiracaita Ramayana
ini disalin dari kitab asalnya yang
berbahasa Sansekerta pada waktu
pemerintahan Raja Balitung di Jawa pada
tahun 898-910 M. Berdasarkan atas data
tersebut mungkin usadha yang telah
dikenal di Jawa pada waktu itu, abad ke-
9. bahkan jauh sebelum itu merembes
pula ke Bali, karena cerita Ramayana
telah pula dikenal masyarakat Bali.

Di dalam kitab Adiparwa yang
merupakan bagian pertama dari 18 parwa
Mahabharata, yang ditulis pada jaman
pemerintahan Raja Dharmawangsa (991-
1016) terdapat pula tentang pengobatan.

Mojar Bhagawan Kasyapa:

Ai kamung naga Taksaka nahan
ang wreksa waringin

paripurna sambhadania hana
pwang sedeng amadung

kayu kang pinaneknya ri wit nikang
wandira ya tika

gesengna tekapnya aku
tumambanan ring mantro sadha
sarpabisa pangawruhanta ri
mantraku sakti

Artinya : Berkatalah Bhagawan
Kasyapa : hai kamu Naga Taksaka
itu ada pohon beringin yang

amat rindang ada orang sedang
memotong kayu yang dipanjatnya
di pohon beringin hendaklah
kamu bakar, akulah yang akan
mengobati dengan mantra

obat bisa ular ketahuilah bahwa
mantraku sakti

Untuk menentukan kapan lontar-lontarini
ditulis juga sulit, walaupun di setiap akhir
lontar dicantumkan tahun penulisan,
tetapi yang ditulis adalah penyalinan
terakhir, bukan tahun pertama kali lontar
ditulis aslinya. Penggunaan aksara / huruf
Bali dalam lontar dan dibubuhkannya
tahun saka sebagai angka tahun, maka
diduga penulisan lontar paling cepat
setelah dikenal tahun saka yakni setelah
78 Masehi dan setelah dikenal tulisan
Bali. Dengan demikian penelitian lebih
lanjut dan lebih mendalam dengan
sumber daya yang ada diperlukan untuk
mengetahui sejarah usada di Bali.

SELAYANG PANDANG USADHA BALI

15



USADHA SIDDHI

16

Konsepsi Sehat Sakit dalam Usadha

kebutuhan
dasar manusia sebagai modal utama

Kesehatan merupakan
untuk mencapai kebahagiaan hidup
jasmani dan rohani. Kesehatan menurut
Hindu berhubungan erat dengan
pencapaian tujuan hidup, ‘Dharmartha
kama moksanam sariram sadhanam’,
bermakna bahwa tubuh fisik atau raga
(sarira) merupakan sarana (sadhana)
untuk meraih dharma (kebajikan), artha
(kemakmuran), kama (kesenangan), dan
moksha (kebebasan tertinggi) (Brahma
Purana 228.45).

Dalam usadha, tubuh manusia dipandang
sebagai kesatuan menyeluruh (holistic)
antara tubuh fisik biologis (stula sarira),
tubuh pikiran/mental (suksma sarira),
serta tubuh penyebab/atma (antah
karana sarira) yang disebut sebagai Tri
Sarira, sehingga kesehatan tidak hanya
dipandang dari sisi biologis namun juga
ditinjau dari segi sosial, kebudayaan dan
spiritual masyarakat. Pada masyarakat
Bali, konsepsi tentang kondisi sehat
atau sakit merujuk pada kondisi
keseimbangan dan ketidakseimbangan
unsur-unsur pembentuk tubuh (panca
maha bhuta), serta keseimbangan
dan keharmonisan hubungan dengan
lingkungannya yang lebih luas berupa
hubungan harmonis dengan lingkungan
(palemahan), hubungan harmonis
secara sosial (pawongan) dan hubungan
harmonis secara spiritual (parahyangan).
Menurut usadha Bali, sehat tidak hanya

menyangkut bebas dari sakit atau
penyakit, tetapi juga keadaan fisik,
mental dan spiritual yang bahagia secara
utuh.

Kesehatan dan kebahagiaan yang utuh
dalam konsep Panca Maya Kosha,
terdapat dalam lima lapisan badan yakni
lapisan (1) Anna maya kosha (lapisan
tubuh makanan/ fisik), (2) Prana maya
kosha (lapisan energi vital), (3) Mano
maya Kosha (Lapisan emosional), (4)
Vijnana maya kosha (lapisan intelektual),
dan (5) Ananda Maya Kosha (lapisan
kebahagiaan tertinggi). Dalam
pandangan Panca Maya Kosha, kesehatan
tidak hanya menyangkut tubuh dalam
ruang dan waktu (sekala) yang dapat
ditangkap dengan panca indra, namun
juga menyangkut keseimbangan energi
vital (prana), emosional, intelektual
dan anandam vyang Dbersifat tidak
nyata (niskala/gaib) namun dipercaya
keberadaannya.

Konsepsi tentang sehat-sakit menurut
usadhaBali,bahwaorangbisadisebutkkan
sebagai manusia sehat apabila semua
sistem dan unsur pembentuk tubuh
(panca maha bhuta) yang terdiri dari:
pertiwi, apah, bayu, teja dan akasa, dan
unsur tri dosha, yaitu udara (vatta), api
(pitta), dan air (kapha) yang dalam usadha
Balidikatakan sebagaitiga penyebab sakit
sekaligus obatnya yakni; Panes, Tis Sebaa,
dalam kondisi seimbang dan berfungsi
baik. Selain itu terdapat getaran aksara
simbolisasi energi yang menempati organ



(linggih aksara) yang bersifat niskala/gaib
yakni panca brahma yang terdiri dari:
sang, bang, tang, ang, ing dan aksara
panca tirta yang terdiri dari: nang, mang,
sing, wang dan yang, juga berada dalam
keadaan seimbang dan dapat berfungsi
dengan baik. Sebaliknya manusia akan
menjadi sakit apabila unsur-unsur panca
brahma sebagai kekuatan panas, dan
unsur-unsur panca tirta sebagai kekuatan
dingin saat berinteraksi dengan udara,
dalam keadaan tidak seimbang. Kondisi
terganggunya keseimbangan unsur-unsur
pembentuk tubuh dan fungsi dalam tubuh
manusia dapat menyebabkan orang
bersangkutan menjadi sakit. Oleh karena
itu, mengembalikan  keseimbangan
usur-unsur dan fungsi pembentuk tubuh
seperti semula dalam kondisi seimbang
merupakan prinsip dan tindakan utama
dalam proses penyembuhan penyakit.
(Kumbara, 2010)

Di dalam kitab Ayurweda yakni bagian
kitab suci Veda Smerti - Upaweda,
disebutkan bahwa penyakit atau vyadhi
dibagi menjadi tiga bagian yaitu :

1. Adhyatmika vyakni penyakit yang
penyebabnya berasal dari dirinya
sendiri.

a. Adibala  prawrta;  merupakan
penyakit keturunan (herediter)

b. Janmabala prawrta; penyakit yang
diperoleh ketika berada di dalam
kandungan (kongenital), misalnya
karena ibunya kurang gizi, ibunya
meminum obat tertentu sehingga
anak terlahir cacat.

c. Doshabala prawrta;  penyakit
akibat ketidakseimbangan pada
unsur tri dosha (vatta, pitta, kapha)

2. Adhidaiwika yakni penyakit akibat

pengaruh di luar tubuhnya.

a. Kalabala prawrta; penyakit muncul
akibat pengaruh musim

b. Daiwabala prawrta; gangguan
niskala, supranatural yang tidak
tampak misalnya babai, kepongor

c. Swabhawabalaprawrta; gangguan
sekala, natural, tampak, misalnya
terbentur, luka bakar

3. Adhibautika yakni penyakit

diakibatkan oleh benda tajam,

sehingga menimbulkan luka irisan,

goresan atau karena gigitan binatang.

a. Sastrakrta; luka karena benda
tajam

b. Wyalakrta; Iuka akibat gigitan
binatang.

Penyebab penyakit tersebut juga dikutip
dan termuat dalam lontar Wrehaspati
Tatwa (sloka 33) yakni istilah penyakit
disebutkan sebagai dukha. Menurut
lontar ini terdapat tiga macam dukha atau
penyakit, yaitu, (1) Adhyatmika dukha
penyakit atau penderitaan yang muncul
dari dirinya sendiri seperti pikiran dan
perasaan, keterikatan dan kebencian. (2)
Adhidaiwika dukha yaitu penyakit yang
disebabkan oleh adanya gangguan luar,
dan segala penderitaan yang disebabkan
oleh Dewa, dan (3) Adhibhautika dukha
adalah penyakit yang diakibatkan oleh
luka benda tajam atau berbagai mahluk
renik yang disebut butha.

SELAYANG PANDANG USADHA BALI

17



USADHA SIDDHI

18

Selanjutnya untuk mengatasi  dukha
tersebut, dalam sloka 52 dijelaskan bahwa
ada tiga cara yaitu (1) tresna dosaksaya,
yaitu berusaha menghilangkan rasa
bersalah dari dosa perbuatan atau
dengan pengendalian diri, (2) indriya
yogamarga yaitu melepaskan diri dari
ikatan keduniawian dengan melakukan
yoga, dan (3) jnana bhudireka vyaitu
meningkatkan pengetahuan spiritual.

Menurut Usadha Bali, sakit dipandang
tidak hanya merupakan gejala biologis
tetapi dipandang berkaitan secara
holistik dengan alam, masyarakat dan
Tuhan (Tri hita karana) maka setiap
upaya kesehatan yang dilakukan tidak
hanya menggunakan obat sebagai sarana
pengobatan, tetapi juga menggunakan
sarana ritus-ritus tertentu, mantra-
mantra yang termuat dalam aksara suci,
gambar suci (rerajahan) sebagai bagian
dari proses tersebut. Dengan demikian,
menyembuhkan atau menanggulangi
suatu penyakit tertentu umumnya bukan
hanya aspek biologis, tetapi juga aspek
sosial-budaya dan spiritualnya.

Klasifikasi dan Jenis Penyakit yang
dikenal dalam Usadha

Penyakit dalam Usadha Bali berdasarkan
penyebab digolongkan menjadi dua
golongan vyaitu penyakit fisik dalam
dimensi ruang dan waktu (sekala) dan
penyakit nonfisik di luar dimensi ruang
dan waktu (niskala). Selain sekala-
niskala, penyakit juga digolongkan dalam
tiga buah ala disebut Tri-ala , yang dibagi
menjadi penyakit panes (panas), nyem
(dingin) dan sebeha (dumelada diantara
panas dan dingin). Konsep tri-ala ini mirip
dengan tri dosha dari Ayurveda yakni
vatta, pitta, kapha yg identik dengan
api, air, udara. Ketiga unsur ini berada di
alam maupun di tubuh manusia secara
berimbang. Jika salah satu unsur berubah
jumlahnya  (meningkat  jumlahnya
disebut kala dan bila menurun jumlahnya
disebut bhuta) maka akan menyebabkan
penyakit. Pada masyarakat Bali dikenal
jenis-jenis penyakit berkaitan dengan
sakit fisik antara lain:
1) Barah
bagian-bagian tertentu)

(bengkak yang terjadi di

2) Buh (bengkak dan berisi cairan)

3) Badasa (bengkak pada urat daging
diidentikan dengan bengkak di
kelenjar limpa di daerah pangkal
paha, ketiak, leher)

4) Mokan (badan bengkak, terasa panas,
sakit dan sering berubah-ubah).

5) Moro (bengkak setempat atau di
beberapa tempat disertai sakit seperti
ditusuk-tusuk)



6) Pemalinan (sakit bagian tertentu dari
badan, punggung, perut, dan dada
terasa sakit seperti ditusuk-tusuk).

7) Tuju (bengkak yang berpindah
pindah terutama terasa ngilu pada
persendian, tulang dan otot, disertai
sakit menusuk-nusuk)

8) Sula (sakit melilit di perut)

9) Belahan atau puruh (sakit kepala
seperti ditusuk-tusuk)

10) Tilas (penyakit kulit yang biasanya
berbentuk melingkar di  bagian
pinggang atau leher dikenal sebagai
tilas naga dan tilas bunga penyakit
kulit yang hampir sama tetapi pada
bagian tubuh berlainan)

11) lla, (penyakit yang dahulu amat
ditakuti disebut gering agung atau
sakit gede. Penyakit ini disamakan
dengan penyakit lepra atau kusta)

12)Tiwang  (sakit ngilu, meluang,
kejang pada kaki atau tangan, mata
membelalak sampai pingsan)

13) Upas (gatal-gatal pada tubuh yang
disebabkan oleh bulu binatang, jamur,
atau getah/bulu pohon tertentu).

Selain itu, terdapat pula jenis penyakit
nonfisik / psikis antara lain sebagai
berikut.
1) Buduh atau gila atau stress, dengan
tingkat keparahan tertentuy,
diantaranya (1) uyang (gelisah), takut,
(2) suka mengigau, (3) suka tertawa
(4) suka lari dari rumah, (5) ngamuk
atau melakukan tindakan kekerasan
tanpa sadar, atau melakukan tindakan

abnormal lainnya.

2) Bebainan (sejenis gangguan jiwa yang
dialami seseorang yang menunjukkan
perilaku tidak normal secara tiba-tiba,
seperti menangis, tertawa, berteriak-
teriak, memanggil-manggil nama
seseorang, atau orang yang sudah
mati, dan tanda-tanda lainnya).

3) Beda, suatu jenis penyakit yang bisa
menyerang, baik fisik maupun psikis
seseorang dengan gejala-gejala dan
penyebabnya tidak diketahui secara
pasti, namun yang bersangkutan
secara fisik dan mental tampak
kurang sehat, atau merasa kondisi
kesehatannya terganggu secara
tiba-tiba tanpa diketahui sebab-
sebabnya secara jelas. Secara umum
menunjukkan tanda-tanda, antara
lain, tampak pucat dan lemah, sering
pingsan, kepala terasa sakit, gelisah,
sering mimpi buruk, sulit tidur, cepat

marah tanpa alasan, dan lain-lainnya.

Selanjutnya menurut konsepsi usadha

Bali, penyebab penyakit oleh faktor

bersifat personalistik dari kepercayaan

kekuatan supranatural tertentu
diantaranya sebagai berikut.

1) Leyak/desti, yaitu penyakit yang
dipercaya disebabkan oleh manusia
jahat yang dengan kekuatan gaibnya
telah berubah rupa menjadi binatang
tertentu ( kera, babi, anjing kurus,
rangda, dll) yang dengan perubahan
wujud itu mendatangi orang yang
dituju, yang akhirnya menyebabkan

sasaran menjadi ketakutan dan sakit.

SELAYANG PANDANG USADHA BALI

19



USADHA SIDDHI

20

2)

3)

4)

5)

6)

7)

Cetik, yaitu racun yangtelah masuk ke
tubuh seseorang lewat makanan atau
minuman, baik ditempatkan langsung
pada makanan atau minuman
tersebut, maupun dikirim secara gaib/
kekuatan supranatural, sehingga
orang minum racun tersebut menjadi
sakit, dan bahkan menyebabkan
kematian.

Teluh, yaitu makhluk mirip manusiayang
diciptakan dan telah memiliki kekuatan
magis yang dikirim oleh seseorang
untuk memasuki raga atau jiwa orang
yang dituju, sehingga menyebabkan
orang tersebut menjadi sakit.
Papasangan, yakni penyakit yang
disebabkan  oleh
berkekuatan magis yang di tanam di

benda  yang

tempat orang yang dituju.
Trangjana/acep-acepan, yaitu jenis
penyakit yang diderita seseorang
yang disebabkan dengan cara ngacep
(mempengaruhi pikiran dari jarak jauh
orang yang dituju), sehingga yang
bersakutan menjadi sakit.

Bebai, vyaitu kepercayaan sejenis
binatang yang diciptakan dengan
kekuatan magis, yang disuruh masuk
ke dalam badan orang yang dituju,
sehingga menyebabkan orang yang
bersangkutan tergangqu jiwanya atau
menderita bebainan.

Kepongor, yaitu kepercayaan tentang
gangguan jiwa yang disebabkan oleh
kemarahan roh-roh leluhur akibat
melalaikan  kewajiban  terhadap
leluhur, upacara atau adat yang

menjadi tanggung jawabnya.

8) Mala, yakni
kesehatan pada mental atau pikiran

sakit/gangguan
yang disebabkan oleh adanya
gangguan bio-psikologis juga karena
faktor non biomedis berupa kekuatan
supranatural.
9) Letuh, yakni gangguan fisik atau
mental yang dialami seseorang
karena faktor bawaan lahir atau
muncul kemudian sebagai akibat dari
faktor supranatural (karma wasana),
kesalahan atau perbuatan yang
dilakukan pada kehidupan terdahulu
harus dijalani pada kehidupan

sekarang, sehingga  seseorang
mengalami jenis penyakit tertentu
yang sulit untuk disembuhkan.

(Kumbara,2010)
Balian: Praktisi Usadha Bali

Yang dimaksud dengan Balian adalah
orang yang memiliki kemampuan untuk
mengobati orang sakit dengan tata cara
budaya dan spiritual Bali. Balian disebut
pula dengan sebutan Tapakan atau Jero
Dasaran. Berdasarkan atas berbagai
kriteria, Balian di Bali dikelompokan
berdasarkan tujuannya dikenal dua
macam Balian yakni Balian Penengen
dan Balian Pengiwa. Berdasarkan
konsepsi dualistik “"Rwa Bhineda"” (dua
kekuatan yang berlawanan) dalam
konteks fungsi dan peranannya. Balian
panengen, yakni sebutan untuk balian
yang di dalam melakukan praktiknya
menggunkan kemampuan yang dimiliki
untuk positif

hanya tujuan-tujuan



yakni menolong orang atau mengatasi
masalah yang dihadapi masyarakat,
baik yang bersumber dari masalah
sosial dan spiritual. Dalam menjalankan
kegiatannya selalu menggunakan ilmu-
ilmu yang digolongkan sebagai ilmu
beraliran putih yang sering juga disebut
Balian ngardi ayu. Sebaliknya balian
pengiwa, yakni sebutan untuk balian yang
di dalam prakteknya melakukan peran
ganda, dan di dalam melakukan perannya
itu, balian ini dianggap menggunakkan
dasar-dasar ilmu yang digolongkan oleh
masyarakat sebagai ilmu beraliran hitam.
Peran ganda yang dimaksud, yaitu di
samping untuk menolong orang sakit
atau sebagai penyembuh, di sisi lain dia
juga berperan sebagai pembuat penyakit
yang ditujukan kepada orang-orang
tertentu, baik demi kepentingan sendiri
maupun atas perintah atau suruhan
orang lain. Balian jenis ini susah dilacak,
pekerjaannya penuh rahasia, tertutup
dan misteri.

Berdasarkan atas perolehan sumber
pengetahuan dan kemampuan
penyembuhan yang dimiliki, dikenal
empat kategori balian, yaitu (1)
balian  ketakson, yaitu balian yang
keahliannya dari taksu atau kekuatan
gaib (2) balian kepican, yaitu balian yang
mendapatkan benda bertuah disebut
pica (3) balian usadha, yaitu balian yang
mengobati orang sakit berpedoman dan
menggunakan dasar-dasar pengetahuan,
teknik dan ketrampilan yang diperoleh
dari proses belajar dari naskah-naskah

kuno yang umumnya tertulis dalam
lontar usadha sebagai pegangan pokok,
di samping menggunakan pengetahuan
dan teknik pengobatan yang tidak
bersumber dari lontar usadha. dan ()
balian campuran. yaitu balian yang
mencampurkan sebagian atau semua

sumber pengetahuan balian.

Menurutspesialisasinya, padamasyarakat
Bali dikenal beberapa jenis balian, yaitu
(2) balian urut (dukun pijat) yang memiliki
keahlian khusus menangani pasien
yang mengalami patah tulang atau
keseleo urat; (2) balian manak (dukun
bayi) yang memiliki ketrampilan khusus
menangani persalinan atau perawatan
kehamilan secara tradisional; (3) balian
tenung (dukun nujum), yang memiliki
keahlian untuk meramal keadaan atau
kejadian tertentu yang akan atau telah
menimpa seseorang atau suatu keluarga,
dan mampu menjelaskan faktor-faktor
penyebabnya. Dalam  menjalankan
profesinya,  balian ini  umumnya
menggunakan sumber pengetahuan
yang dipelajari atau diperoleh dari
naskah-naskah kono, lontar usadha, dan
dikombinasikan dengan pengenguasaan
olah batin; dan (4) balian peluasan (dukun
pemberi informasi). Karakteristik balian
peluasan ini hampir sama dengan balian
ketakson, karena dalam menjalankan
profesinya sebagai pemberi informasi
sangat bergantung pada kekuatan gaib
yang masuk ke dalam tubuh dan jiwa
balian  bersangkutan.  Keberhasilan

balian ini untuk menjawab masalah yang

SELAYANG PANDANG USADHA BALI

21




USADHA SIDDHI

22

dihadapi sesuai dengan persepsi dan
harapan kilen sangat tergantung pada
terpenuhinya permohonan balian selaku
perantara (mediator) kepada kekuatan
gaib yang dipuja atau dimohonkan
kekuatannya.

Teknik Diagnosis Balian

Menurut beberapa sumber yang ada
dalam lontar usadha Bali, seperti Usadha
Ola Sari, Usadha Separa, Usadha Sari,
Usadha Cemeng Sari, Wraspati Kalpa,

Taru Premana, Budha Kecapi, bahwa
“hakekat keberadaan penyakit itu
tunggal dengan obatnya”. Artinya

penyakit yang diciptakan pasti ada
obatnya. Menurut beberapa sumber
yang termuat dalam lontar-lontar usadha
di Bali, seperti Taru Premana, Wraspati
Budha
Kalimosadhi, dan lain-lain, teknik-teknik

Kalpa, Kecapi, Kalimosadha-
menegakkan diagnosis atau menentukan
jenis penyakit (tetengering gering) yang
diderita sebelum menentukan jenis obat
yang akan diberikan umumnya dilakukan
melalui tiga cara, vyaitu, pratyaksa atau
roga pariksa (pengamatan melalui panca
indra), sparsana (perabaan), dan prasna
dan anumana (wawancara dan menarik
kesimpulan).

1) Pratyaksa atau roga pariksa dilakukan
baik secara langsung maupun tidak
langsung dengan  menggunakan

perasaan melalui panca indra, dengan

cara melihat, mendengar, membau,

meraba, dan mencicipi. Pemeriksaan

secara langsung dilakukan dengan
mengamati  seluruh tubuh pasien
untuk mengatahui adanya kelainan
lewat tanda-tanda fisik yang ada pada
pasien. Misalnya dengan melihat
warna kulit, apakah warna kulitnya
pucat, kemerahan, kehitaman atau
kuning, ada benjolan atau tidak dan
lainnya.

Sparsana (perabaan). Setelah dilihat
dilakukan

pengetukan pada rongga dada dan

perabaan, penekanan,
perut untuk mengetahui keluhan
secara objektif. Teknik perabaan
dilakukan
denyut nadi (nadi

(sparsana) dengan
memeriksa
pariksa) pada pergelangan tangan
kanan dan kiri pasien, perabaan
pada perut, dahi dan kepala untuk
mengetahui konsentrasi unsur panas
atau dingin pada tubuh pasien.
Untuk

teliti, dilakukan beberapa tahapan

pemeriksaan yang lebih
pemeriksaan menurut Ayurveda dan
Usadha Bali berupa astangga pariksa,
yang terdiri dari (1) Nadi Pariksa
(pemeriksaan pada nadi), (2) Mutra
Pariksa (pemeriksaan air kencing),
(3) Netra Pariksa (pemeriksaan pada
mata), (4) Mala Pariksa (pemeriksaan
tinja), (5) Jihva Pariksa (pemeriksaan
lidah), (6)
(pemeriksaan kulit), (7) Naka Pariksa

Charma Pariksa
(pemeriksaan kuku), dan (8) Prakrti,
yaitu pemeriksaan gambaran fisik dan
psikis sesuai dengan unsur Tridosha
yang dominan apakah usur vatta,
pitta, atau kapha.



3) Prasna dan anumana. Merupakan

teknik wawancara untuk mengetahui
subjektif  dan
selanjutnya ditarik kesimpulan. Teknik

keluhan  secara

wawancara dan penarikan kesimpulan
dilakukan dengan cara menanyakan
runutan awal gejala penyakit, bagian
tubuh yang dirasakan sakit, gejala-
gejala yang dirasakan, penyakit
pernah diderita sebelumnya,
kambuhan, dan jenis pengobatan
yang sudah pernah dilakukan untuk
menentukan terapi atau obat/tamba
yang diberikan.

Pemeriksaan secara tidak langsung
juga dapat dilakukan untuk mengetahui
tetenger gering (tanda-tanda sakit).
Menurut lontar Wraspati Kalpa, tetenger
dilakukan dengan memperhatikan hiasan
bunga yang ada di kepala si sakit, jumlah
orang yang mengantar, melihat posisi
atau arah duduk si sakit, hari datangnya
si sakit, arah datang, warna baju dan
lain sebagainya. Hasil dari pengamatan
terhadap perilaku pasientersebutseorang
balian bisa mengetahui jenis penyakit
atau gangguan kesehatan yang diderita
orang bersangkutan. Berdasarkkan hasil
wawancara yang  digabung dengan
pengamatan dan perabaan itu, seorang
balian menarik kesimpulan tentang
jenis penyakit yang diderita pasien dan
selajutnya menegakkan terapi yang
dianggap tepat atas penyakit tersebut.

Bahan Obat/ Tamba, Cara
Pembuatan dan Penggunaanya
dalam Usadha

Obat atau disebut tamba dalam usadha
Bali terdiri dari beberapa sumber bahan
obat diantaranya,

1) Taru (tanaman), diambil dari bagian-
bagian tanaman yang berkhasiat
obat, seperti daun, bunga, kulit, akar,
umbi, lendir batang atau keseluruhan
dari pohon tersebut.

2) Sato atau buron (binatang), bahan
obat berasal dari daging, kulit, kuku,
gigi, bulu, cairan, tulang binatang,
atau keseluruhan dari binatang yang
berkhasiat obat.

3) Yeh atau Toya (air) yang berasal dari
laut, mata air, air hujan, air pohon dan
buah-buahan tertentu.

4) Pertiwi yang terdiri dari tanah, garam,
mineral, batuan, logam, dan arang
dari pohon tertentu.

5) Madu, susu, arak, tuak/nira, dan
berem.

Setelah melaluiproses peracikantertentu,
bahan-bahan obat tersebut akan menjadi
obat yang dapat dibentuk padet (padat),
enceh (cair), dan belek (setengah padat).

SELAYANG PANDANG USADHA BALI

23




USADHA SIDDHI

24

Cara Pembuatan

Menurut usadha Bali, proses
obat/tamba tidak
boleh dilakukan secara sembarangan

pembuatannya

sehingga obat memiliki khasiat dan

energi penyembuhan. Pembuatan obat

dilakukan berdasarkan prosedur tertentu

dan menggunakan ritus-ritus tertentu,

mulai dari penentuan hari baik, waktu dan

cara mengambil bahan, serta perlakuan

terhadap bahan dan penyimpanan. Dalam

proses pembuatan obat/tamba, dikenal

beberapa cara pembuatan diantaranya;

1) Ulig (digerus).

2) Pakpak (dikunyah)

3) Lablab (direbus)

4) Goreng (digoreng)

5) Nyahnyah (dioseng tanpa minyak)

6) Tambus (dimasukkan ke bara api atau
abu panas)

7) Tunu (dipanggang di atas api secara
langsung).

Cara Penggunaan

Pemberian obat/tamba kepada si sakit
dilakukan dengan cara-cara tertentu
sesuai peruntukan dan jenis obat yang
akan diberikan baik berupa obat dalam
atau obat luar. Penggunaan obat yang
masuk ke dalam tubuh dilakukan dengan
cara sebagai berikut.

1) Tetes (diteteskan)

2) Tutuh (dimasukkan melalui hidung

atau mata)
3) Loloh (diminum).

Penggunaan untuk pemakaian obat luar

dilakukan melalui beberapa cara berikut.

1) Oles (obat dioleskan pada bagian-
bagian tubuh yang sakit).

2) Boreh, (obat atau ramuan dibalurkan
pada bagian tubuh orang yang sakit)

3) Simbuh (yaitu ramuan obat yang
dikunyah  terlebih  dahulu lalu
disemburkan ke bagian-bagian tubuh



4) Uap, yaitu ramuan obat yang digerus
terlebih dahulu lalu diurapkan pada
bagian tubuh yang sakit atau bagian
tubuh tertentu, seperti perut, dada
dan bokong.

5) Usug, yaitu ramuan obat digosokkan
pada  luka,  sekaligus  untuk
membersihkan.

6) Ses, yaitu luka atau bagian tubuhyang
sakit dikompres dengan air dingin
atau panas yang telah berisi ramuan
obat tertentu.

7) Limpun, yaitu ramuan obat diurutkan
pada bagian-bagian tubuh yang sakit.

8) Kacekel, yaitu ramuan obat digunakan
bersamaan dengan proses pijatan
anggota badan yang sakit.

9) Tampel,  yaitu  ramuan  obat
ditempelkan pada bagaian anggota
badan yang sakit.

Berdasarkan kekuatan/ pramana dari tata
carafterapi penyembuhan maupun dari
bahan obat/tamba, dibagi menjadi lima
bagian diantaranya.

1) Taru Pramana, vyaitu pengobatan
dengan sarana tumbuhan

2) Sato Pramana, vyaitu pengobatan
dengan sarana tumbuhan

3) Bayu Pramana, vyaitu pengobatan
dengan tenaga dalam seperti pantog
rah (totok darah) dan sugar sumangka
(pijat refleksi)

4) Mustika Pramana, yaitu pengobatan
dengan tenaga benda bertuah/
mukjijat

5) Jiwa Pramana, yaitu pengobatan
dengan tenaga batin/jiwa

Selain penggunaan bahan obat/ tamba
dalam praktek wusadha juga dikenal
penggunaan sarana seperti simbol-
simbol lukisan magis (rerajahan), simbol
aksara-aksara suci, pekakas, tumbal
dan sarana penunjang tamba lainnya,
serta dilengkapi penggunaan ritus-ritus
maupun mantra-mantra tertentu sebagai
getaran suara simbol aksara tertentu
untuk menselaraskan getaran tubuh
(mikro kosmos) dan alam semesta (makro
kosmos) kembali dalam keadaan semula
dan berada dalam kondisi seimbang atau
sehat.

SELAYANG PANDANG USADHA BALI

25







| DHARMA
(KEILMUAN) USADHA BALI




USADHA SIDDHI

DHARMA (KEILMUAN)
USADHA BALI

Pengetahuan Usadha Bali mencangkup wariga, gama, wisuda (usadha-
usadhi) sebagai pedoman untuk mencapai swastya (sehat) keseimbangan

buana alit dan bauana agung






USADHA SIDDHI

30

Seorang pangusadha wajib mengetahui hakikat

Sang Hyang Wrehastra dijaba (luar diri) dan jero
(dalam diri).

Wariga Usadha

Lontar Wariga Gemet, Alih aksara dan
terjemahan text 4b. menyebutkan bahwa,
Wariga ada empat jumlahnya di dunia
yakni; (1) Wariga Usadha Agama, ucap
tutur wayaning wariga, (kebenarannya
tidak  diragukan)  Usadha  Agama
membahas tentang Kala (siang/panas),
Rahu (malamftis) dan Licin (Ketu/kali/
peralihan/dumelada) yang erat kaitannya
dengan kesehatan. Kemuadian wariga
lainnya berupa (2) Wariga Uliken yakni
tentang pemilihan padewasan atau hari
baik dan buruk, (3) Wariga Sundari Bungkah
yakni perhitungan wariga yang berkaitan
dengan upakara yadnya dan (4) Wariga
Putus berkaitan dengan kelepasan.

Perhitungan wariga digunakan dalam
berbagai aspek kehidupan dalam
menentukan hari yang tepat atau
pemaknaan terhadap terbentuknya
materi/kehidupan yang terpengaruh
konstelasi kosmik saat itu. Wariga
dalam Usadha menjadi penting untuk
mengetahui unsur dominan Panca Maha
Bhuta (5 unsur) pada Buana Alit (tubuh)
yang dipengaruhi Buana Agung (alam
semesta berupa konstelasi kosmik, bulan,
bintang, planet, matahari) yang memiliki

energi (gravitasi, radiasi) pada posisi
tertentu sehingga berpengaruh pada
temperatur/suhu, iklim, gerak cairan,
energi dan lainnya yang menjadi tiga
penyebab sehat, maupun sakit sekaligus
beserta obatnya (Panes, Tis, Dumelada).

Wariga merupakan ilmu perbintangan
(jyotisa)  yakni  pengetahuan yang
mengajarkan sistem kalender tradisional
Bali, terutama dalam menentukan hari
baik dan buruk dalam rangka memulai
suatu pekerjaan. Wariga Bali berfungsi
sebagai petunjuk jalan bagi manusia
untuk mencapai yang terbaik dan
meningkatkan  keyakinan/kemantapan
hati dalam beraktifitas.

Pengetahuan tentang wariga terdiri dari
lima kerangka vyaitu: Wuku, Wewaran,
Penanggal Pengelong, Sasih, dan Dauh.
Kelima hal tersebut saling mempengaruhi
dan melengkapi satu sama lain serta
merupakan satu  kesatuan  dalam
menghasilkan  hitungan  pedewasaan
(baik buruknya hari).

e Wuku adalah nama sebuah siklus
waktu yang berlangsung selama
30 pekan. Satu pekan atau minggu
terdiri dari tujuh hari sehingga satu



siklus wuku terdiri dari 210 hari.
Perhitungan wuku terutama digunakan
di Bali dan Jawa. Wuku dan pertemuan
pancawara(pasaran) dan saptawara
(pekan) menjadi satu. Masing-masing
memiliki simbol angka/urip, Kombinasi
atau jumlah keduanya Urip (neptu)
memiliki makna dan menjadi dasar
perhitungan kelahiran/Weton.

Wuku terdiri dari: Sinta, Landep, Ukir,

Kulantir, Toulu, Gumbreg, Wariga,
Warigadean, Julungwangi, Sungsang,
Dungulan, Kuningan, Langkir,
Krulut,

Merakih, Tambir, Medangkungan, Matal,

Medangsia, Pujut,  Paang,
Uye, Menail, Prangbakat, Bala, Ugu,
Wayang, Kulawu, Dukut, Watugunung
Wewaran dapat diartikan sebagai ritme
atau frekuensi harian. Ada ritme setiap
hari (ekawara), dua harian (dwiwara) -
hingga sepuluh harian (dasawara).
Penanggal yakni hari menuju bulan
purnama (penanggal 15), Sehari setelah
tilem/bulan mati (penanggal 1)

Panglong yakni hari menuju bulan tilem
(panglong 15) Sehari setelah purnama
(panglong 1)

Penanggal dan Panglong memiliki
korelasi terhadap gaya gravitasi bulan
terhadap air pasang dan surut di bumi
berserta isinya (tumbuhan, hewan dan

manusia)
Gravitasi  terhadap  air  tentu
berpengaruh  terhadap  manusia

karena tubuh manusia 70% adalah

air, walaupun energinya besar
namun jarang dirasakan karena telah
“terbiasa” dan cenderung diabaikan.
Cairan  humoral; darah, hormon,
enzym dan lainnya yang berkaitan
erat dengan organ, kerja-fungsi
organ serta hormonal yang mengatur
kondisi fisik, emosi, pikiran serta
spiritual akan sangat terpengaruh
oleh energi tersebut.

Sasih (bulan)

Sasih merupakan perhitungan bulan
Bali yang sama seperti bulan masehi,
Sasih juga memiliki 12 bagian yang
juga dikenal 12 sasih (Kasa, Karo,
Katiga, Kapat, Kalima, Kanem, Kapitu,
Kawolu, Kesanga, Kedasa, Jyesta,

Sada)

Jika disandingkan dengan bulan masehi,

biasanya sasih dimulai dari bulan Maret

yakni pada Sasih Kesanga atau Tahun

Baru Saka yang juga dikenal dengan

Nyepi (mulai pergeseran matahari ke

lintang utara/uttarayana).

Beberapa perhitungan sasih berdasarkan

wariga dan penanggalan saka Bali sebagai
berikut:

Sasih Wuku: mengikuti jalannya wuku
yaitu 2x210 hari = 420 hari. Tiap sasih
umurnya 35 hari.

Perhitungan Surya Candra, Sasih
Candra mengikuti peredaran bulan
mengeliling bumi lamanya 354/355
hari, setiap bulan umurnya 29/30 hari
tepatnya 29 hari 12 jam 44 menit g
detik.

DHARMA (KEILMUAN) USADHA BALI

31



USADHA SIDDHI

32

e Sasih Surya: mengikuti perderan
bumi mengeliling matahari lamanya
365/366 hari. Tepatnya dalam setahun
365 hari 5 jam 43 menit 46 detik. Tiap
bulan umurnya berkisar 30/31 hari dan
sasih kawolu umurnya 26/29 hari.

Dalam Warigaterdapatperhitunganweton
(oton) yang menjadi hitungan penting
dalam kehidupan spiritual keagamaan
masyarakat Bali. Hitungan oton dapat
dipakai sarana untuk "mendiagnosa” atau
tetenger terhadap penyakit, penyebab
sakit dan cara penangannya. Gabungan
atau pertemuan kelima kerangka wariga
yakni gabungan panca wara + sapta wara
(urip) + wuku = Weton (Wedal)

Perhitungan berdasarkan sasih dengan
penanggal atau panglong disebut sebagai
Prathiti Samutpada yang juga tidak kalah
penting dalam menentukan hari baik dan
buruk bagi suatu keperluan.

Nama Sasih :

Srawana - kasa - Juli

Bhadrawada - karo - Agustus
Asujifaswino - Katiga - September
Kartika- Kapat - Oktober

Margasirsa - Kalima - November
Posya - Kanem - Desember

Magha - Kapitu - Januari

Palguna- Kawolu - Februari

© N OV N W Nk

. Caitra - Kasanga - Maret
10. Waisaka- Kadasa - April
11. Jyesta - Jyesta - Mei
12. Asadha - Sada - Juni.

Nama Prathiti Samutpada :
Trsna

Upadana

Bhawa

Jati

Jaramarana

Awidya

Saskara

Wijnana

© XN WM A W oN ok

Namarupa
10. Sadayatana
11. Separsa

12. Wedana

Dauh (waktufjam)

Semacam perhitungan waktu yang paling
pendek yang merupakan bagian hari
yang sangat menentukan saat itu baik
atau buruk.

Dalam Lontar Wariga disebutkan bahwa
sasih alah dening dawuh; artinya bahwa
sasih yang baik akan kalah pahalanya jika
dawuhnya tidak tepat, begitu sebaliknya.
Dawuh ada beberapa macam yaitu :

* Dawuh Sakaranti

* Dawuh Kutika Lima

e Asta Dawuh

e Dawuh hayu (dawuh inti)

Menentukan dawuh baik (jam baik)
berpatokan pada Urip lahir (urip
saptawara + urip pancawara serta
penanggal-pangelong

Dalam Wariga terdapat istilah :



¢ Mitra Satruning Dina

* Pangunyaan (panca wara, sapta wara
hingga sasih)

e Ingkel

¢ Padewasan berdasarkan penggabung-
an triwara dan pancawara

e Pewatekan

Perhitungan  wariga, dipakai untuk
pedoman memilih waktu yang tepat
untuk memulai sesuatu, dalam praktik
USADHA dipakai untuk menentukan suatu
penyakit dapat mudah diobati atau tidak,
padewasan yang tepat untuk meracik obat.

Pangunyan dipakai untuk perhitungan
mitra satruning dina dan lain sebagainya.

Wariga Dalam Padma Bhuana (Nawa
Sanga)

Formula diagram Arah Padma Buana dan
letak Wariga dalam Padma Buana Agung
(Nawa Sanga) sembilan arah mata angin
yang sejatinya ada 10 penjuru yakni arah
yang ditengah adalah poros vertikal
keatas dan kebawah. Sehingga bentuk
3Dimensi dari Nawa Sanga berupa Cakra

Letak/Linggih Wariga di Buana Agung :

Tolu, Langkir
Matal, Dukut

Kulantir, Kuningan
Medangkungan,
Kualu

Kulantir, Kuningan
Medangkungan,
Kualu

Timur (Purwa)

Timur Laut (Ersania)
Jumat

6

Utara (Uttara)

D Ukirl, Senin
ungulan
Tabir, — Wige
Wayang

Landep,
Sungsang
Marekih,
Ugu

Barat (Pascima)

Tenggara (Gneyan)
Kamis

8/2

Selatan (Daksina) w

Sabtu

: Wariga
iy Pujut,'
9 Menail

Barat Data (Neriti)
Selasa

3

Warigaden
Pahang
Prangbakat

Sinta, Julungwang,
Klurut, Bala

DHARMA (KEILMUAN) USADHA BALI

33



USADHA SIDDHI

34

Gama Usadha

Gama memiliki arti yang luas yang dapat
diartikan sebagai pegangan, pedoman,
tuntunan arah (direction). Dikenal juga
sebagai Nawa Sanga atau Istadewata
dalam budaya dan Agama di Bali.

Tuntunan tersebut dituangkan dalam
simbol suara (Aksara) yang berkaitan
dengan  getaran/vibrasi/energi  yang
termanifestasi dalam bentuk suara/bunyi
baik di buana alit maupun buana Agung.
Dalam Usadha getaran suara (Wijaksara)
digunakan untuk harmonisasi materi

terhadap energi pembentuknya.

Getaran suara merupakan tanda adanya
kehidupan materi, dimana energi yang
bergerak akan menghasilkan getaran
suvara/bunyi dan membentuk materi,
serta materi yang bergetar akan memiliki
energi. Dalam Usadha Bali, getaran suara/
bunyi dari setiap pergerakan organ tubuh

telah diformulasikan dengan simbol-
simbol bunyi/suara tertentu yang disebut
sebagai linggih aksara. Keharmonisan
atau keseimbangan dari bunyi/suara
organ tersebut menentukan kondisi
sehat maupun sakit. Bunyi/suara organ
menjadi salah satu indikator diagnosa
sakit atau kelainan organ, dipergunakan
juga dalam kedokteran konvensional
misalnya mendengarkan bunyi jantung,
paru-paru, usus dan lain-lain, dengan
stetoskop atau dengan alat elektronik
perekam gelombang suara organ
lainnya.

Dalam Usadha Bali, getaran suara/bunyi
dituliskan dalam sistem bahasa dengan
simbol huruf aksara Bali yang disebut
anacaraka. Berdasarkan atas bentuk
dan fungsinya, Aksara Bali dibagi atas
dua jenis, yakni aksara biasa dan aksara
suci. Aksara biasa terdiri atas aksara
wreastra dan swalita. Sedangkan aksara
suci terbagi atas aksara wijaksara dan

di buana alit serta getaran di buana agung modre.
Aksara Bali
I
f )
Aksara Biasa Aksara Suci
| |
( ) ( )
Aksara Biasa Swalita Wijaksara Modre
Aksara Sehari-hari Kesustraan Aksara Swalita+ Aksara Lukisan

18 Aksara 47 Aksara Aksara Amsa Magis



Wisadha - Usadha (Tata Cara
Pengobatan), Usadhi (Obat-Obatan)

Istilah usadha dalam beberapa lontar
juga disebutkan dengan istilah Wisadha,
Kata wisadha dalam Bahasa Sansekerta
berarti obat (Purwadi dan Purnomo, 2008:
163). Dalam Lontar Bhagawan Kasyapa
disebutkan bahwa Wisadha terdiri dari
tata cara pengobatan (usadha) dan obat-

obatan (usadhi). Terdapat berbagai tata
cara pengobatan dalam wusadha Bali
diantaranya, (1) Taru Pramana, 2) Sato
Pramana, (3) Mustika Pramana, (4) Bayu
Pramana dan (5) Jiwa Pramana. Salah
satu modalitas terapi Jiwa pramana yaitu
pengobatan dengan tenaga bhatin atau
jiwa dilaksanakan dengan usadha Prana
Aksara Tantra.

Workshop : Usadha Prana Aksara Tantra
(Oleh: | Ketut Sandika)

Usadha  Bali
penyehatan tradisional yang holistik

merupakan  sistem

(menyeluruh) karena dapat dilakukan
dengan berbagai macam pendekatan.
Usadha Bali juga merupakan sistem
penyehatan tradisional yang sistematis
dan bermetode. Usadha Bali bukanlah
tanpa metode, bahkan dalam praktiknya
sangatlah ilmiah dan saintifik. Usadha
Bali dapat disejajarkan dengan ilmu
konvensional, baik dari taru pramana,
usadha  aksara, wariga, tetenger,
tenung, diagnosa, dan lainnya. Hal ini
menunjukkan sistem Usadha Bali di
konstruk sedemikian rupa oleh para
leluhur ~ maupun  penekun-penekun
Usadha pada zaman dahulu. Ada banyak
metode penyehatan/penyembuhan
dalam Usadha Bali. Salah satunya

adalah Usadha Aksara yang terlahir

dari kelompok gama, selain kelompok
wariga dan wisuda. Kelompok gama ini
melahirkan teks-teks terkait Usadha
dalam konteks penyembuhan dengan
menggunakan media aksara.

Berdasarkan penelusuran teks Usadha
di Bali, dapat dikatakan bahwa teks
Buda Kecapi merupakan teks usadha
tertua. Dari teks tersebut melahirkan
teks-teks selanjutnya, seperti ratuning
usadha, dharma usadha, kalimosadha-
kalimosadhi, dan sebagainya. Dalam teks-
teks usadha tersebut, menyatakan bahwa
peran aksara sangat penting sebagai
pengusadha  atau  pelaku/penyehat
Usadha Bali. Seseorang dikatakan sebagai
penyembuh/penyehat/pengusadha
adalah  ketika seseorang tersebut
mempuni, menguasai, dan mahir dalam

DHARMA (KEILMUAN) USADHA BALI

35



USADHA SIDDHI

36

aksara (khususnya aksara Bali). Aksara

tersebut tidak hanya diwacanakan, tetapi
dapat diolah dalam praktik-praktik yang
disebut yoga aksara.

Berkaitan dengan Usadha Tantra, banyak
terminologi  mengenai  tantra. Ada
yang menyebut tantra berarti tenunan/
rajutan, ada pula yang menyebutkan
tantra berasal dari kata “tanuti” yang
artinya menyebar luaskan, buku, kitab.
Dari sekian banyak terminologi, ciri khas
Tantra Bali maupun Tantra Nusantara
adalah penggunaan aksara. Aksara bukan
hanya sekadar simbol. Dapat dilihat dari
etimologinya, kata “aksara” berasal dari
“a” dan “ksara”. A artinya tidak, sedangkan

Usadha Bali merupakan sise

Usadha Bali merupakan siste
- dan bermetode

1
=

Ada bamvak metade penyehatan)]

ksara artinya termusnahkan. Maka aksara
adalah sesuatu yang tidak termusnahkan.
Jika dikaitkan dengan hukum kekekalan
energi, bahwa energi tidak terlahirkan
dan tidak dapat termusnahkan. Sesuai
dengan tutur Sang Hyang Aji Saraswati,
bahwa “aksara tan keneng tua pati, aksara
tan keneng leteh”. Sehingga aksara selalu
berkaitan dengan energi dan prana
dalam Tantra. Ketika seseorang berhasil
mengolah aksara, sesungguhnya ia
berhasil mengolah energi di bhuana agung
maupun di bhuana alit.

Menjadi seorang pengusadha tidaklah
mudah. Apalagi yang mendalami Usadha
Tantra, yang berkaitan prana dan



aksara. Dalam proses atau tahapannya
membutuhkan laku yoga aksara, yakni
mengolah aksara dalam diri. Hebatnya
leluhur Nusantara dapat memetakan
energi tubuh dengan aksara, bahwa di
dalam tubuh tersebut ada pusat-pusat
energi yang diwakilkan oleh aksara. Jika
berbicara aksara wrehastra, terdapat
ada 20 aksara yang mendiami tubuh
manusia. Sedangkan berbicara Sang
Hyang Dasa Aksara, berarti ada 10 aksara
sebagai pusat energi yang berada pada
organ-organ tubuh. Maka kemudian,
jika terjadi distorsi organ di dalam tubuh,
seseorang pengusadha dapat terkoneksi
hanya dengan penguasaannya terhadap
aksara. Energi sangat berkaitan dengan
usadha. Sumber dari segala macam
penyakit berkaitan dengan energi. Jika
dikaitkan dengan lima lapisan tubuh
manusia (Panca Maya Kosa), penyakit
berasal dari melemahnya lapisan tubuh
energi atau prana manusia (Prana Maya
Kosa). Dengan pengolahan aksara, maka
seseorang menyegarkan kembali lapisan
tubuh energi tersebut.

Dalam berbagai lontar-lontar usadha,
sebagai pengusadha tidak hanya aksara
tersebut dihafalkan atau didiskusikan,
tetapi ada hal yang lebih mendalam. Laku
atau praktik pengusadha yang diwajibkan
adalah  mengetahui  pasuk  wetu
(pemasukan atau pengeluaran aksara
dari tubuh) melalui hangsa. Dengan pasuk
wetu, maka aksara tersebut dapat diolah,
dan nantinya dapat mengalirkan energi-
energi prana.

Dasar menjadi pengusadha harus
mengetahui  hakikat Gni  Rahasya,
Ketattwaan

Ketattwaan  Wrehastra,

Dasaksara, Ketattwaan  Dasabayu,
Budakecapi, Sastra Sanga, dan Ganta

Pinarah Pitu.

A. Gni Rahasya

Dasar dari usadha tantra adalah Gni
Rahasya. Bagi seorang pengusadha
diwajibkan setidaknya membangkitkan
gni rahasya di dalam tubuh. Karena api
spiritual inilah yang dimanfaatkan dan
diberdayakan untuk ngeseng sarwa
(segala macam) penyakit di dalam tubuh.
Pengusadha tidak akan dapat membakar
penyakit orang lain, menetralisir,
melebur, menyembuhkan suatu penyakit,
sebelum Sang Hyang Gni Rahasya ini
dibangkitkan. Dalam Tantra Nusantara,
Gni Rahasya disebut pula yoga api,
sakti, prana, kundalini, dan pranabayu.
Praktik mengolah api ini melalui Yoga
Aksara, yakni ada aksara rahasia yang
diolah di dalam tubuh. Praktik-praktik
mengolah gni melalui aksara adalah
praktik “mengkultivasi” (menghidupkan,
menyalakan, menghaluskan) kekuatan
api atau Gni Rahasya menjadi cahaya.

Api rahasia atau Gni Rahasya berdiam
pada nabhi atau kunda rahasya yang
tersembunyi di dasar tubuh. Api ini disebut
pula generator energi. Gni Rahasya ini
terletak pada ujung tulang ekor (sajeroning
nabhi). Dalam ilmu  Neuroscience
ternyata gni rahasya ini dilindungi oleh
tulang sakrum, atau tulang pinggul yang

DHARMA (KEILMUAN) USADHA BALI

37



USADHA SIDDHI

38

bentuknya seperti segitiga (kunda).
Seseorang yang belum dapat menyalakan
api spiritual ini, maka ia tidak akan dapat
mengolah aksara wrehastra menjadi
dasaksara, dan setelah itu ngeringkes,
ngelukun, pasuk wetu, muter dan mengolah
aksara tersebut menjadi panca gni, panca
brahma, panca tirtha, dan dasa bayu
hingga manunggal menjadi Ongkara Gni,
Ngadeg, Sungsang, Asep, Amertha, Mondar
Mandir, Lawang Kumereb, Adumuka,
Sabda, Pranawa, Sunyamertha, Pasah dan
lebur ke dalam Paramasunya.

Api ini terhubung dengan tirtha
amertha yang terletak di telengin untek.
Semua teks kawisesan, terlebih teks
pangiwan memberikan bijaksara pada
api ini dengan bijaksara ANG/Angkara
sehingga disebut ANG Gni. Terdapat
tiga nadi (Sang Hyang Trinadi) yang
menjadi jembatan penghubung antara
gni dan tirtha amertha. Dari ketiga nadi

tersebut, ditengah bernama Sang Hyang
Sumsumna, nadi disebelah kanan disebut
Pinggala, serta nadi pada sebelah kiri
disebut dengan Ida. Dari Sang Hyang
Trinadi ini terdapat Sang Hyang Triaksara,
yakni ANG pada pinggala, UNG pada ida,
serta MANG pada sumsumna. Dalam ilmu
neuroscience, cairan tirtha amertha ini
merupakan cairan serebrospinal yang ada
di otak. Jika seseorang mengalami sakit,
pasti cairan serebrospinalnya mengalami
hambatan/sumbatan atau cairan otaknya
tidak mengalir dengan lancar.

Dalam Usadha Bali, Sang Hyang Gni
Rahasya digunakan untuk ngeseng
(membakar) bebailpenyakit, sisa
penyakit tersebut dihanyutkan dengan
menurunkan tirta amertha yang berada
di telengin untek. Dihanyutkan melalui
dua nadi, yang berada di kaki kanan dan
kaki kiri. Kaki kanan ngaran samudra,

kaki kiri ngaran tukad. Segala penyakit



harus dialirkan ke kedua telapak kaki,
dan mengembalikannya ke ibu pertiwi.
Tempat pengesengan penyakit, berada
pada catus pata tubuh yang dikenal
dengan sebutan pangesengan hati.

B. Wrehastra

Seorang pangusadha wajib mengetahui
hakikat Sang Hyang Wrehastra di jaba
(luar diri) dan jero (dalam diri). Wrehastra
terdiri dari kata wruh berarti pengetahuan
dan astra yang berarti senjata. Senjata
bagi seorang pengusadha adalah aksara
wrehastra, selain tamba yang lain.
Setiap jengkal tubuh manusia, dihuni
oleh aksara-aksara magis. Berdasarkan
teks tutur Sanghyang Aji Saraswati
menyebutkan: aksara Ha=idhep (pikiran),
Na=ati (hati), Ca=bungkahing jihwa
(pangkal hati) dan seterusnya, dan
dalam teks yang lain disebutkan bahwa
aksara Ha=uwun-uwunan, Na=Selengin
Lelata, Ca=Netra Kalih, Ka=Karna dan lain
sebagainya. Leluhur Nusantara maupun
leluhur Bali, tidak berkhayal ataupun
berimajinasi mengenai letak aksara pada
tubuh manusia tersebut, karena dalam
ilmu Neuroscience, diketahui bahwa
tubuh manusia dihuni oleh pusat-pusat
energi pada titik-titik tertentu.

Agar aksara-aksara ini dapat dirasakan,
harus melalui pengolahan nafas. Maka
istilah Bali menyebutkan, “hangsa tinulung
dening hangsa”, bahwa kekuatan prana
dalam aksara harus melalui pengolahan
pernafasan. Sembilan lubang di dalam
tubuh, menjadi tempat keluar dan

masuknya pernafasan. Selain sembilan
lubang tersebut, terdapat marga larangan
dalam dunia Usadha yang merupakan
pintu yang selalu tertutup dan sangat
rahasia, seperti di ubun-ubun, kening,
cekokin gulu, pusar, kedua telapak tangan,
dan sebagainya. ltulah yang merupakan
linggih-linggih Sang Hyang Werehastra.
Bagi pengusadha, linggih-linggih aksara
Wrehastra ini hendaknya didalami melalui
pasuk-wetu melalui napas (hangsa), dan
dilengkapi dengan pengangge aksara,
seperti ulu=walung sirah, suku=kaki, bisah=
tengen dan seterusnya.

C. Sang Hyang Dasaksara

Setelah Sang Hyang Wrehastra dikuasai,
ada yang disebut Sang Hyang Dasaksara.
Dasaksara adalah 10 susunan aksara
magis yang terdapat di dalam diri maupun
padaalam semesta. Lahirnya Sang Hyang
Dasaksara ini berasal dari penyatuan
Sang Hyang Wrehastra di bhuana agung
dan di bhuana alit. Contohnya aksara
SANG di papusuhan (jantung). Aksara
SANG di jantung, merupakan pertemuan
aksara NA dan aksara MA. Aksara NA dan
MA di alam semesta berada di purwa atau
timur. Karakteristik energi yang mewakili
daerah timur adalah kebijaksanaan.
Maka energi aksara NA dan MA di
alam semesta, ditarik ke bhuana alit
(tubuh manusia). Sehingga aksara NA
di jantung bilik kiri, dan aksara MA di
jantung bilik kanan. Setelah itu, pralina
atau pertemukan kedua aksara tersebut
menggunakan Sang Hyang Triaksara.
Bakar menggunakan aksara ANG, tuangi

DHARMA (KEILMUAN) USADHA BALI

39



USADHA SIDDHI

40

¢

minyak dengan aksara UNG, kemudian
tiup dengan aksara MANG. Maka lina lah
aksara NA dan MA menjadi aksara SA.

Namun aksara SA ini belum hidup, belum
memiliki getaran dan frekuensi yang
maksimal. Sehingga aksara tersebut
perlu di-urip atau dihidupkan. Caranya
yakni dengan mengambil kekuatan
semesta, planet-planet, bintang-bintang
di alam semesta. Kekuatan matahari,
kekuatan bulan, nada, windhu, ardha
candra, itulah yang disebut anungsuara.
Selanjutnya aksara  SA+Anungsuara
(sebagai pengurip), menjadi SANG, lalu
tempatkan di jantung. Begitulah tahapan
yang panjang yang jarang diketahui
pengusadha Bali.

Dasaksara diperhalus lagi menjadi
Pancabrahma, Pancatirtha, Caturaksara,
Triaksara, Dwiaksara/Rwabhineda, dan

memanunggalkannya menjadi Ongkara.

D. Dasabayu

Setelah Dasaksara diolah sedemikian
rupa, maka menjadilah Dasabayu.
Dasabayu lahir akibat tekunnya seorang
pengusadha  mengolah  Dasaksara.
Dasabayu sangat lazim dikenal oleh
para penekun kawisesan, dan biasanya
diaksarakan dalam susunan aksara Ong

IAKSAMARALAWAYAUNG.

Dasabayu ini tidak saja diketemukan
dalam ajaran kawisesan, tetapijuga dalam
ajaran tutur atau tattwa. Sebutsaja dalam
teks Jnanasiddhanta, Wrehaspati Tattwa,
dan Tutur Aji Sangkya. Dalam Wrehaspati
Tattwa dan Aji Sangkya, Dasabayu itu
terdiri dari 10 bayu yang menggerakkan
sistem bayu di dalam tubuh, seperti:
prana, apana, samana, udana, wyana,
naga, kurma, krkara, dewadatta, dan
dhananjaya. Bayu dalam jalan kawisesan
disebut angin, napas, atau hangsa.



E. Buda Kecapi

Buda Kecapi memiliki makna yang
mendalam dari suku katanya, yakni Budha
ngaran budhi, kecap ngaran rasa, pi ngaran
pitui/pesaje. Jadi yang disebut Buda Kecapi
sebagai seorang pengusadha adalah
seseorang yang memiliki rasa sejati yang
sungguh-sungguh, seseorang yang sudah
“beres” dengan dirinya, baru diperbolehkan
menjadi pengusadha. Hal ini penting, karena
sebagai pengusadha menjadi media sarana
untuk mengalirkan energi prana (ilahi) alam
semesta ke tubuh si sakit.

Buda Kecapi secara esensi memuat ajaran
tentang sastra tiga yang disebut dengan
triaksara, yaitu aksara ANG, UNG, dan
MANG. Aksara ini hendaknya diketahui
ungwanya atau tempatnya di dalam
diri, seperti aksara ANG pada hati, UNG
pada ampru, dan Mang pada papusuhan.
Ketiganya ketika diolah akan menjadi aji
keluwung gni, keluwung toya, dan keluwung
angin.

Sumber penyakit dan obatnya (menurut
Buda Kecapi) disebabkan dari tiga aksara ini,
yang tiada lain adalah Sang Hyang Tiga Sakti
atau Sang Hyang Tiga Wisesa, yakni Brahma,
Wisnu dan Iswara. Dari Sang Hyang Tiga
Wisesa ini melahirkan pengusadha yang
hebat dan harus dihormati yakni, Bhagawan
Mercukunda, Bhagawan Kasyapa, dan Mpu
Siwa Gandu. Selain itu, dari Sang Hyang Tiga
Wisesa juga melahirkan tiga jenis usadha,
yakni Usadha Bang, Usadha Cemeng, dan
Usadha Petak.

F. Sastra Sanga

Ada sembilan aksara yang penting dan
dipahami seorang pengusadha. Dalam
Buda Kecapi, menyebutkan susunan
aksaranya adalah= ONG, SANG, BANG,
ING, NANG, MANG, SING, WANG,
YANG. Dalam teks Tutur Menadi Jadma
menyebutkan sastra sanga terdiri dari
aksara= ONG, SANG, BANG, TANG, ANG,
NANG, MANG, SING, WANG.

Dalam lontar Pangrangsukan Kawisesan
menyebutkan bahwa sastra sanga terdiri
dari aksara= SIANG (suku), ANG (hati),
UNG (ulu), ONG (cangkem), BIANG
(karna), ANG (Netra kalih), BANG (bahu
tengen), YANG (bahu kiwa), WANG (irung
kalih).

G. Ganta Pinarah Pitu

Dalam ajaran Kawisesan, Ganta Pinarah
Pitu berkaitan dengan Saptaongkaratma,
sapta pada, dan saptacakra di dalam diri.

Saptaongkaratma terdiri dari  tujuh
susunan pusat lapisan tubuh yang
tersusun dalam mantra= Ong Ong
Paramasiwa Sunyatme namah, Ong Ong
Sadasiwa Niskalatmane Namah, Ong Ong
Sadarudraatyatmane Namah, Ong Ong
Mahadewaniratmane Namah, Ong Mang
Iswaraparamaatmane Namah, Ong Ung
Wisnu Antaratmane Namah, dan Ong Ang
Brahmaatmane Namah. Kemudian yang
disebut Saptapada adalah tujuh lapisan
kesadaran, yakni jagrapada, swapnapada,
susuptapada, turyapada, turyantapada,
kewalyapada, dan paramakewalyapada.

DHARMA (KEILMUAN) USADHA BALI

1



USADHA SIDDHI

42

Pengusadha
memohon ijin
kepada Sanghyang
Tiga Wiwesa.
Bhagawan
Mercukunda, Mpu Pangraksa
Siwaganda, Jiwa

Bhagawan
Kasyapa.
Sanghyang Tri
Jnana. Catur
Sanak dst.

Tatenger /
Tenung
Wrehastra dan
Dewata Nawa

Penawar

Sandhi
Tenung Pati Terapi Aksara
Urip Prana

Metode Dasar Usadha Prana Aksara Tantra

Di Bali ada istilah “usadha maduluran
widhi”, yang memiliki makna bahwa
bukan pengusadha (seseorang penyehat
tradisional Bali) yang menyembuhkan
penyakit seseorang, melainkan I/da Sang
Hyang Widhi Wasa/ Tuhan Yang Maha
Esa yang berkenan, pengusadha hanya
sebagai media perantaranya. Sehingga
pengusadha sebelum mengobati pasien,
wajib memohon ijin kepada Sang Hyang
Taksu, Sang Hyang Tiga Wisesa, Bhagawan
Mercukunda, Bhagawan Kasyapa, Mpu
Siwaganda, Sang Tri Jnana (Sang Hyang
Siwa Guru Reka), Sang Hyang Saraswati,
Sang Hyang Kawiswara, Leluhur, Sang Catur
Sanak.

Setelah memohon ijin, hal yang sangat
penting namun sering dilupakan adalah
pangraksa jiwa. Pangraksa jiwa merupakan
benteng atau penyengker (pelindung)
bagi seorang pengusadha dari gangguan-
gangguan mistis. llmu Dasaksara, aksara
Wrehastra, sang Catur Sanak, Sang Hyang
Tri Aksara dapat digunakan untuk pangraksa
Jiwa.



Selanjutnya adalah diagnosa, dalam
usadha Bali disebut dengan roga pariksha,
yakni mendiagnosa melalui pemeriksaan
fisik seperti kulit, lidah, mata, kuku, dan
lainnya. Dalam Buda Kecapi lengkap
dijelaskan mengenai diagnosa (tetenger)
si pasien, seperti cara duduk pasien, baru
duduk apa yang dipegang, menghadap
mana pasien duduk, pandangannya
seperti apa, hal tersebut dapat diketahui
keluhan penyakitnya. Seorang pengusadha
harus memegang teguh sesana, ia tidak
dapat memaksakan diri untuk mengobati
seseorang yang memiliki ciri-ciri hidupnya
tak akan lama. Jika pengusadha tersebut
berani memaksakan diri, maka suatu hal
dahsyat akan terjadi, baik untuk si pasien
maupun bagi pengusadha itu sendiri.
Selain itu, tenung wrehastra penting bagi
para pengusadha. Dari nama si pasien pun
dapat diketahui penyakit atau keluhannya.

Setelah diagnosa dan identifikasi
sedemikian rupa, baru diberikan penawar.
Penawar adalah menawar penyakitnya.
Air dapat digunakan sebagai penawar,
dengan melalui berbagai afirmasi seperti
Dasaksara, Sang Hyang Rwa Bhinedda
dan sebagainya. Setelah diminum, maka
tubuh pasien akan merasa lebih rileks.
Sehingga jika melakukan terapi aksara
dengan tetenger sebelumnya, dapat

berjalan dengan baik dan lancar, tidak
ada perlawanan destruktif dari tubuh
pasien. Pengusadha harus menyadari
bahwa dirinya sebagai media perantara
prana alam semesta untuk mengobati
pasien, tidak menggunakan energi prana
dari tubuh si pengusadha itu sendiri.

Setelah  melakukan terapi prana,
pengusadha perlu memantau si pasien
dengan tenung pati urip. Dari rangkaian
proses sistem pengobatan tradisional
Bali, maka terdapat tiga kesimpulan atau
hasil akhirnya, yakni pasien mengalami
kesembuhan, proses pengobatan
mengalami kegagalan, atau suatu terapi
mengalami kemandegan (stagnan/ tidak
sembuh dan tidak gagal).

Kita di Bali diwarisi khazanah
pengetahuan yang luar biasa mengenai
aksara dan usadha, maka perlu ditekuni
lebih mendalam mengenai ilmu tersebut
untuk kepentingan diri sendiri maupun
kepentingan membantu orang lain.
Tidak hanya diekspose ke luar diri
pengetahuan tersebut, namun perlu
dibawa ke dalam diri, dimasukkan ke
dalam diri. Pengetahuan mengenai
aksara, menghantarkan kita pada dunia
kelepasan, belajar mati semasih hidup.

DHARMA (KEILMUAN) USADHA BALI

43



USADHA SIDDHI

44

Workshop: Usadha Ruwat Wayang
(Oleh: Ida Bagus Made Bhaskara)

Berbicara mengenai Bali, hal-hal klenik
selalu disematkan pada kehidupan
masyarakat Bali. Dari ritus pemujaan
patung, mempersembahkan  darah,
kemudian persembahan untuk dewa-
dewa penguasa alam dan sebagainya.
Bahkan hal-hal yang menyangkut
kesaktian, kebaktinan, tenaga dalam,
dan pengobatan usadha berkaitan
dengan konsep magis. Konsep-konsep
tersebut, termuat dalam manuskrip kuno
yang diwarisi oleh nenek moyang melalui

tulisan, maupun peninggalan sejarah.

Menurut E.B Taylor, seorang praktisi atau
akademisi barat berpendapat bahwa
pemikiran magis manusia didasarkan
pada gabungan ide-ide yang terletak
pada dasar rasio manusia. Kemudian jika
manusia mengaitkan sesuatu ide dengan
ide lain, maka logika manusia akan
menuntun mereka untuk menyimpulkan
bahwa hubungan yang sama terdapat
dalam realitas di luar pikiran. Dalam buku
yang berjudul Seven Theory of Religion,
bahwa manusia dari zaman primitif
hingga peradaban manusia di zaman




modern saat ini, apapun alasannya
dan apapun logikanya jika sudah tidak
dapat dijawab dengan ilmiah, manusia
akan kembali dan meng- ‘“iya”-kan
realitas magis tersebut. Manusia pada
prinsipnya mempercayai hal yang magis.
Konsep awal magis adalah animisme
(mempercayai kekuatan energi leluhur)
dan dinamisme (mempercayai energi
alam yang ada pada suatu benda).

Diketahui  bahwa  Agama  Hindu
merupakan agama tertua. Namun
kenyatannya, terdapat kepercayaan yang
lebih tua dibandingkan Agama Hinduy,
yakni Tantrayana. Konsep tantrayana
sudah ditemukan kurang lebih 3000-
1500 sebelum masehi, di peradaban
sungai Sindhus. Arkeolog menemukan
bahwa tantrayana pada zaman itu telah
memuja patung. Peradaban tantrayana
ini ditemukan patung dewi, yang
memunculkan saktisme atau feminisme.
Tantrayana ini mempengaruhi seluruh
aspek yang berkaitan dengan magis
maupun agama yang ada di dunia.

Agama Hindu masuk ke Indonesia pada
abad ke-8 Masehi, mewarnai peradaban
kuno di Nusantara, bahkan hingga ke
Bali. Agama Hindu memiliki Tri Kerangka
Dasar, yakni Tattwa, Susila, Acara yang
implementasinya pada praktik keagamaan
di Bali. Dimana tattwa memiliki konsep
filsafat di dalamnya, susila memiliki
konsep etika, dan acara memiliki konsep
dimana manusia atau masyarakat Bali
mempraktikkan sebuah upacara.

Di Bali mengenal ada pertunjukkan
wayang kulit pada upacara sakral maupun
pada seni profan sebagai hiburan. Salah
satu keunikan wayang di Bali, bukan
hanya digunakan pada pertunjukkan saja
ataupun digunakan pada hal-hal yang
bersifat euforia, melainkan pertunjukkan
wayang di Bali digunakan sebagai sarana
ruwatan. Maruwat sendiri tidak hanya
meruwat manusia, tetapi juga meruwat
alam sekitar. Secara umum, ruwatan
cenderung kepada masalah kebersihan
dan kesucian.

Jika dirunut dalam teks sastra, ruwatan
yang dikenal di Bali adalah sudamala.
Kata sudamala berasal dari dua suku kata
yakni, suda berartibersih, dan mala berarti
kekotoran atau leteh. Sehingga dapat
disimpulkan bahwa sudamala adalah
bersih dari segala kekotoran yang ada.
Dalam tutur kumara tattwa disebutkan
bahwa semua hal menjadi sempurna baik
bagi yang tampak, yang terdengar tidak
lagi ternoda, bersih, banyak pengetahuan
sejati, utama, semua kembali kepada
kesucian, kembali kepada rupa asal, ada
hilang dan tiada inilah sudamala. Jadi
konsep sudamala bukan merupakan
buatan dari orang-orang spiritualis,
melainkan telah menjadi tradisi untuk
“pembersihan”.

Ruwat dengan media wayang atau

wayang sudamala  terdapat tirta
panglukatan  yang dibuat dengan
nyajar wayang. Dideretkan dengan

pola tertentu, yang pertama di tengah

DHARMA (KEILMUAN) USADHA BALI

45



USADHA SIDDHI

46

ditancapkan Wayang Siwa Guru, Acintya
dan Kayonan. Dikanan sebelah kanan
dalang, ada Wayang Ganapati, Kresna,
Panca Pandawa (kadang cukup diwakili
dengan tokoh Sahadewa). Melalui
wayang inilah kemudian air suci akan
dihidupkan menjadi tirta sudamala.
Kemudian masing-masing tokoh akan
dicelupkan ke dalam payuk tembaga.
Dalam pertunjukkan wayang, yang
pertama kali dicelupkan adalah kayonan,
dirajah dengan ongkara Windu. Kemudian
acintya, dirajah dengan ongkara tunggal.
Wayang Siwa Guru dirajah dengan
ongkara sabda. Wayang Ganapati dirajah
dengan Tri Aksara (ANG, UNG, MANG),
Wayang Kresna dirajah dengan Dwi
Aksara (ANG, AH), sedangkan wayang
panca pandawa dirgjah  menurut
pengider bhuana. Terdapat pula rerajah
dadap sangkur. Daun dadap dirajah dan
ditempelkan kepada orang yang akan
melakukan ruwatan sudamala.

Panglukatan sudamala ini
sesuai dengan fungsi ruwatan
adalah untuk penyudamala
wong pejah (untuk orang

yang sudah meninggal),
penyudamala wong urip (untuk
orang yang masih hidup),
atau penyudamala salah wetu
atau kelahiran.

Panglukatan  sudamala  ini  sesuai
dengan fungsi ruwatan adalah untuk
penyudamala wong pejah (untuk orang
yang sudah meninggal), penyudamala
wong urip (untuk orang yang masih
hidup), atau penyudamala salah wetu
atau kelahiran. Sangat berbeda dengan
pertunjukkan wayang sapuh leger.
Dimana wayang sapuh leger hanya
dilakukan pada saat wuku wayang
saja. Ruwatan Wayang Sudamala juga
dilakukan pada pebayuhan ritual khusus,
seperti penebus melik, pebayuhan lintang
bade, perahu pegat, bubu bolong dan lain
sebagainya. Sedangkan pada alaning
pawetuan seperti, telaga apit pancoran,
pancoran apit telaga, rangda tiga, dan lain
sebagainya.

Pada pamentasan wayang sudamala,
tokoh utamanya adalah Sahadewa dan
Bhatari Durga. Ceritanya, Sahadewa
diberikan titah atau tugas dari Hyang
Siwa Guru turun ke bumi untuk meruwat
sang Bhatari Durga. Karena tugas Beliau
tidak dapat meruwat dan turun ke bumi
(mercapadha). Sehingga dari cerita
tersebut, Sahadewa diberi gelar Mpu
Sudamala. Hal lainnya juga terdapat
kepercayaan pada beberapa candi
yang dibangun pada masa runtuhnya
kerajaan Majapahit, sebagai salah satu
peradaban terbesar di Nusantara, yakni
Candi Ceto. Pada candi tersebut, sangat
jelas terdapat relief atau pahatan yang
menggambarkan prosesi ruwatan Durga.
Bisa jadi ini adalah sebuah petunjuk,
bagi tetua kita pada masa itu. Ketika



majapahit sudah runtuh, kebobrokan
moral sudah terjadi. Jadi salah satu yang
dapat dilakukan adalah dengan ruwatan.
Maka dari itu, simbol-simbol dari ruwat
dipahatkan pada bagian-bagian penting
candi. Dan bukan suatu kebetulan, tokoh-
tokoh yang dipahatkan adalah tokoh
pewayangan yakni sosok Sahadewa dan
Durga.

Manusia dalam hal ini dipandang oleh
agama Hindu, khususnya di Bali memiliki
unsur-unsur yang melekat pada tubuhnya
karena pada dasarnya manusia dan alam
adalah satu kesatuan. Dalam pandangan
Agama Hindu terdapat lima unsur
pembentuk alam semesta dan seluruh
isinya, seperti unsur padat, cair, cahaya,
udara, dan ruang yang disebut dengan
Panca Maha Bhuta. Ruwat wayang
sudamala sangat berpengaruh pada alam
kecil atau mikrokosmos, seperti halnya
yang ada dalam sarana dan prasarana
pebayuhan sudamala. Sebagai contoh,
banten sesajen secara global dapat
disimbulkan sebagai seluruh isi alam
semesta dan simbol tubuh manusia.

Di Bali mengenal pengobatan tradisional
yang disebut dengan Usadha Bali.
Ruwatanwayang sudamalainimerupakan
salah satu metode dalam pengobatan
Usadha Bali, dengan menggabungkan
semua unsur pada ajaran Agama Hindu
(tattwa, susila, upacara), Panca Maha
Bhuta, Panca Tan Matra, Panca Maya
Kosa, yang kemudian dikaitkan dengan
alam semesta. Dalam hal ini mikrokosmos

harus selaras dengan makrokosmos.
Ruwat Wayang Sudamala dalam usadha
menyembuhkan penyakit medis maupun
non medis. Sedangkan dalam wariga
diyakini sebagai pembersihan unsur
weton atau hari kelahiran. Kelahiran,
wariga, atau weton sangat dipengaruhi
sebesar go % dengan hari kelahiran, 5
% sisanya berkaitan dengan sifat, sikap,
dan penyakit seseorang dipengaruhi oleh
keluarga, keturunan darah. Sedangkan
5 % lagi dipengaruhi oleh sikap dan sifat
dari pergaulan.

Ruwatan wayang sudamala adalah
ruwatan yang spesial dibandingkan
dengan ruwatan wayang lainnya. Hal
tersebut dikarenakan ruwatan wayang
sudamala secara tidak langsung
membersihkan tubuh fisik serta tubuh
astral (Panca Maya Kosa, khususnya
Prana Maya Kosa), menonjolkan kembali
unsur ayu atau pengaruh baik dari weton
seseorang, serta menetralkan atau
menyeimbangkan kembali unsur Panca
Maha Bhuta dan Panca Maya Kosa pada
tubuh manusia tersebut. Karena dalam
teks suci di Bali, bahwa penyakit tersebut
banyak sumbernya. Salah satunya
penyakit apapun itu (virus, bakteri dll),
awalnya sebelum memunculkan gejala
fisik. laakan merubah berbagaikomponen
yang ada di dalam tubuh, seperti sistem
imun, sistem hormon, dan sebagainya.
Perubahan ketidakseimbangan pada
sistem tubuh inilah dalam teks-teks
suci di Bali disebut roga. Roga artinya
ketidakseimbangan. Panglukatan dapat

DHARMA (KEILMUAN) USADHA BALI

47



USADHA SIDDHI

48

dijadikan sebagai salah satu mediasi
yang berfungsi mengubah roga atau
ketidakseimbangan ini menjadi seimbang
kembali. Maka dari itu, banyak mantra
panglukatan yang menyebutkan sarwa
lara, sarwa roga, wimoksanam dan
sebagainya. Inilah awal ruwatan atau
panglukatan memiliki hubungan yang
sangat erat dengan usadha/pengobatan.
Bahkan dibeberapa teks suci (lontar
usadha), terdapat cara pengobatan yang
wajib diawali dengan proses panglukatan,
ketika penyakit tersebut tidak kunjung
sembuh atau terobati. Di Bali terdapat
konsep yang namanya penglukatan lara
tan keneng tinamban, artinya ketika
ada sakit yang tidak dapat diobati, baik
secara medis maupun non medis. Maka
disarankan melakukan panglukatan atau
ruwatan.

Dalam lontar Tenung Panca
Pandawa, dijelaskan sangat
detail bahwa bagaimana
konsep panca pandawa
digunakan dalam prosesi
ruwatan.

Dalam lontar Tenung Panca Pandawa,
dijelaskan  sangat detail bahwa
bagaimana konsep panca pandawa
digunakan dalam prosesi ruwatan. Teks
ini  menjabarkan tokoh-tokoh panca
pandawa ke seluruh bagian-bagian
tubuh, beserta aksaranya dan bagaimana
cara meruwatnya. Dijelaskan pula
panca pandawa mewakili lima aspek
kepentingan dan harapan manusia pada
umumnya. Misalnya tokoh Bima adalah
kuat secara fisik, sehingga saat ini banyak
orang melakukan body exercise untuk
memiliki tubuh yang kuat dan kekar. Ada
pulayangmeniruatausangatmiripdengan
tokoh Nakula, yang mengedepankan
perhiasan atau konsep kemewahan.
Adapula yang menggali konsep-konsep
ketuhanan, konsep kebenaran selayaknya
Yudistira. Banyak orang saat ini berburu
pengetahuan layaknya Arjuna. Serta
saat ini banyak yang mendalami konsep
mistis atau konsep kawisesan, kegaiban,
seperti layaknya Sahadewa. Jadi kelima
simbolis ini masih tetap relevan terhadap
kehidupan manusia saat ini. Seseorang
yang mengalami permasalahan, maka
permasalahannya tidak akan lepas atau
jauh dari yang berhubungan dengan
pikiran, tubuh fisik, kecerdasan, hasrat
batin, serta keinginan nalurinya.



Jika ingin melihat manusia seutuhnya,
diwajibkan dapat melihat dari berbagai
dimensi sudut pandang yang berbeda.
Dalam teks-teks sastra, bahwa tubuh
manusia memiliki lima lapisan yang
disebut dengan Panca Maya Kosa. Hal
ini membukttikan bahwa manusia tidak
hanya dapat dipandang dari sudut
pandang fisik saja. Begitu pula dengan
konsep penyembuhan. Penyembuhan
bukan hanya perkara ketika obat yang
berefek dapat mempengaruhi fisik saja,
tetapi obat yang “hebat” adalah obat
yang mampu menyentuh kelima lapisan
tubuh astral manusia tersebut.

Dalam lontar Dharma Pewayangan
disebut dengan Sang Amangku Dalang
atau Mpu Dalang. Sang Amangku Dalang
dalam lontar dharma pewayangan
disebutkan bahwa “Sang dalang mawak
gumi, mawak bhuta, mawak dewa, dalang
ngaranya waneh, karana dadiSiwa, karana
dadi Parama Ciwa, karana dadi Cada Ciwa,
karana dadi Hyang Acintia, mapan Sang
Hyang acintya panunggalaning bhuna
kabeh, wnang umulihakna lungguhnia,
samangkana sangkania ngaran dalang”.
Artinya, dalang adalah seorang bhuta,
dewa, seorang dalang harus memahami
konsep tersebut. Dalang juga disebut
dengan Siwa, Paramasiwa, dan disebut
Sada Siwa, serta pada kala tertentu
menjadi Hyang Acintya. Jika Sang Hyang
Acintya sering dilakukan manunggalin
atau penyatuan di dalam badan inilah
yang seorang dalang.

Dalang sebagai perwakilan alam untuk
meneruskan ‘“instruksi” alam kepada
manusia yang mulai sadar apa yang terjadi
pada pola kehidupannya. Sifat baik, fisik,
pengaruh alam, dan lain sebagainya
dialami tanpa bisa menemukan solusi
ilmiah. Maka seseorang akan lari ke hal
yang magis, karena tidak mendapat
jawaban dari pengetahuan ilmiah.
Terdapat dua konsep dalam panglukatan
atau ruwatan wayang, yakni carita mawa
tattwa yang berarti kisah cerita membawa
konsep-konsep filosofis kepada kehidupan
manusia. Karena cerita membawa konsep
pengetahuan, maka kisah teresebut
sering dimainkan dalam berbagai ritus-
ritus keagamaan di Bali. Lalu yang kedua
adalah konsep tattwa mawa carita,
yakni konsep-konsep ke-Tuhanan harus
diceritakan melalui tutur atau cerita kisah
pewayangan. Dengan konsep tersebut,
merupakan suatu keunggulan bagaimana
konsep-konsep pengetahuan di Bali
masih terwariskan hingga saat ini, karena
ketattwaan itu terbawa atau diajarkan
melalui konsep cerita.

DHARMA (KEILMUAN) USADHA BALI

49



USADHA SIDDHI

50

Workshop: Usadha Herbal dalam Kosmologi
Planet, Organ dan Tanaman
(Oleh: | Gusti Ngurah Bagus Yudha Pradana S.Kes)

Ditelisik dengan ilmu Antropologi, secara
etimologi Antropologi berakar dari dua
kata, yakni Anthropos (manusia) dan
Logos (ilmu). Jadi dapat disimpulkan
bahwa Antropologi adalah ilmu yang
mempelajari segala macam seluk-beluk,
unsur-unsur, kebudayaan yang dihasilkan
dalam kehidupan manusia. Dalam ilmu
Antropologi terdapat bagian yang dikenal
dengan Antropologi Medis yang berbicara
mengenai sistem pengobatan, seperti

i

il

i

1.l '..Q

EBM (Evidence Based Medicine) atau
pengobatan modern. Serta pengobatan
tradisional seperti pengobatan TCM
(Traditional Chinese Medicine), Yunani,
Sidha, Homeopati, Ayurveda, dan Usadha.

Secara etimologi Usadha Bali berasal dari
kata Ausadha (obat) dan Bala (kekuatan).
Jadi, Usadha Bali merupakan ilmu
pengobatan yang mencangkup semua
tata cara untuk menyembuhkan dan



mengobati penyakit. Pustaka- pustaka
yang ada dalam ilmu pengobatan
tradisional (Usadha) Bali ini mencakup
beberapa  bidang, seperti Usadha
Rare (Ilmu Kesehatan Anak), Usadha
Dalem (Ilmu Penyakit Dalam), Usadha
Edan, Usadha Pengraksa lJiwa, Usadha
Dasa Aksara, Usadha Tiwas Punggung
(Psikiatri, Demologi), Tatengerin Wong
Agering (Diagnosa), Usadha Cetik (llmu
Racun), Usadha Kacacar (llmu Penyakit
Cacar), Usadha Cukildaki (llmu Penyakit
Kulit), Usadha Kamatus (llmu Penyakit
Kelamin), Usadha Manak (llmu Kesehatan
Reproduksi), Usadha Gondong (llmu
Penyakit Gondok), dan Usadha Banyu
(Terapi Air).

Seorang praktisi usadha (pengusadha)

perlu mengetahui beberapa hal, ketika

akan membantu dalam pengobatan
kepada yang sakit, yaitu:

1. Hari Baik/Padewasan Ayu untuk
membuat ramuan, sehingga ramuan
tersebut dapat berkhasiat untuk
penyembuhan penyakit.

2. Bahwa dalam Tenung Tetengger Wetu/
kelahiran dalam Wariga. Seseorang
yang lahir ke dunia atau bayi yang
terlahir telah membawa rejeki, jodoh
dan juga sakit atau penyakit bawaan
lahir.

3. Bahwa dalam Wariga ada pula Tenung
Sungkan, perihal kehadiran pasien ke
tempat praktik.

4. Tri Wara (Pasah, Beteng, Kajeng)
dalam melaksanakan praktik

Berbicara mengenai Kosmologi, berasal
dari bahasa Yunani yakni kosmos yang
memiliki arti alam semesta atau dunia
dan logos berarti ilmu. Jadi Kosmologi
adalah ilmu yang mempelajari tentang
dunia ataupun alam semesta. Manusia
sendiri merupakan manifestasi dari
kosmos yang mengelilingi kita sehingga
kita adalah bagian dari perputaran
alam semesta (Buwana Agung - Buana
Alit). Apa yang terjadi pada Bhuana
Agung (alam semesta) akan terjadi
pula pada Bhuana Alit (tubuh manusia).
Keseimbangan hidup seseorang saat
ini pada tingkat body, mind, soul. Tiga
keseimbangan ini (Willing, feeling, dan
thinking) sangat penting dijaga, untuk
mendapatkan kesehatan yang optimal
secara menyeluruh atau holistik.

Penentuan plant atau tanaman untuk
pengobatan secara umum terdapat 4
(empat) cara yakni, melihat materia
medika suatu tanaman, plant meditation
dengan tujuan mengetahui kegunaan
suatu tanaman secara langsung (tanaman
memberi informasi kepada seseorang
yang melakukan plant meditation),
dengan ilmu kinesiologi, apakah tanaman
tersebut dapat digunakan sebagai
obat, serta doktrin of signature, dengan
melakukan observasi terkait karakteristik,
wujud fisik dari suatu tanaman.

DHARMA (KEILMUAN) USADHA BALI

5



USADHA SIDDHI

Adapun dewasa mekarya tamba (obat) dapat dilihat melalui tabel berikut.

No. Dina Wewaran Wuku Dewasa Ayu
1 | AgniAgung Patra Limutan | Redite (Sapta Wara) | Buruk Ngeracik Tamba
Brahma (Asta Wara) Ngicalang angker
umah, tanah
2 | Kala Lutung Magelut Redite Ukir Ngeracik Tamba
Buda Sungsang
3 | Kala Miled Soma Pahang Ngeracik Tamba
4 Kala Rau Redite Sinta
Sukra Gumbreg
Saniscara Ukir
Saniscara Kulantir
Saniscara Merakih
5 Kajeng Kliwon Enyitan Kajeng (Tri Wara) = Ngastawayang
(Awuku Sadereng Purnama) | Kliwon (Panca Wara) Sasikepan
6 | Kajeng Kliwon Uwudan Kajeng (Tri Wara) - Ngastawayang
(Awuku Sadereng Tilem) Kliwon (Panca Wara) Pangiwa

Sumber: Surayuwanti, 2023

Benang merah yang terjadi dalam wariga A. Redite (Minggu)

adalah terdapat 7 hari (saptawara) Planet : Sun (Matahari)
sehingga angka 7 membentuk pola dasar Unsur : Api

untuk satu kesatuan dalam alam semesta Archetype : Rajaatau Penguasa

dan inilah angka yang melambangkan Mitologi : Surya, Apollo, Helios,

7 planet, 7 catatan dalam skala, 7 Cakra Freya

Mayor, 7 sinar frekuensi cahaya dan lain Mineral : Emas

sebagainya. Penguasaan atas konsep ini Organ : Jantung, darah, arteria,
memungkinkan untuk adanya integrasi mata, kulit, pituitary
yang harmonis. Dan tidak boleh dilihat gland, sistem imunitas.
sebagai batasan atau sesuatu untuk Penyakit ~ : Semua penyakit jantung
menjadi terobsesi. dan sirkulasi, hipertensi,
Selanjutnya dapat dijelaskan secara penyakit darah, infeksi,
mendetail terkait usadha herbal dalam alergi, reaksi terhadap
Kosmologi planet, organ dan tanaman matahari, penyakit kulit,

adalah sebagai berikut. depresi, putus asa.



Tanda sehat : Aspirasi, ketenangan,

Kelemahan

Menanam

Tanaman

pemimpin, bercahaya

: Bangga danego

berlebihan, merasa
dirinya lebih baik dari
‘orang biasa’.

: Menanam yang beruas

(sarwa buku)

: Calendula off. (Marigold),

Cosmos (Kenikir), Melissa
officinale (Lemon Balm),
Passiflora incarnata
(Markisa), Ruta
graveolens (Inggu),

Piper nigrum (Sirih),
Zingiber officinale (Jahe),
Cymbopogon nardus
(Sereh), Rosa (Mawar).

B. Soma (Senin)

Planet
Unsur
Archetype
Mitologi

Mineral
Organ

Penyakit

: Moon

: Air

: Raty, ibu

: Candra dan Mani (male),

Artemis, Diana, Ratih,
Luna (female)

: Perak
: Otak, lambung, syaraf,

payudara, sumsum
tulang, darah,
hipotalamus, sistem
hormon reproduktif
dan masa kehamilan,

melahirkan, dan menyusui

: Maag dan masalah

lambung dan usus pada
umumnya, parasit
cacingan, jamuran,

Tanda sehat :

Kelemahan

Menanam

Tanaman

migran/sakit kepala,
epilepsy, kelemahan
otak/daya ingat seperti
demensia dan
Alzheimer’s, penyakit otak
seperti stroke, tumor otak
Kejelasan/kejernihan,
insight, intuisi

: Ketakutan, kesadaran
: Menanam yang berumbi

(sarwa bungkah)

: Myristica fragrans

(Pala), Nymphaea alba
(Lotus), Centella asiatica
(Pegagan), Artemisia
vulgaris (Mugwort), Carica
papaya (Pepaya),
Boeserbergia rotunda
(Temu Kunci), Glycyrrhiza
glabara (Akar Legi),
Curcuma longa (Kunyit),
Clitoria Ternatea

(Bunga Telang), Talinum
paniculatum (Gingseng
Jawa), Piper bettle (Sirih).

C. Anggara (Selasa)

Planet
Unsur
Archetype
Mitologi
Mineral
Organ

Penyakit

: Mars

: Api

: Ksatria, Warrior

: Tyr, Ares, Vulcan

: Besi

: Empedu (Gallbladder),

darah (hemoglobin),
adrenal glands,

: Batu/penyumbatan

empedu, anemia,
perdarahan, adrenal

DHARMA (KEILMUAN) USADHA BALI

53



USADHA SIDDHI

54

Tanda sehat :
Kelemahan
Menanam

Tanaman

fatigue, alergi, emergency,
bedah, gigitan binatang/
serangga, suntikan dan
tusukan.

Kekuatan

: Amarah
: Menanam sayur-sayuran

(sarwa daun)

: Allium cepa (Bawang

Merah), aloe vera

(Lidah Buaya), urtica
dioica (Lateng),

Hibiscus Sabdariffa
(Rossella), Plantago major
(Daun Sendok),
Cinnamomum Verum
(Kayu Manis), Caesalpinia
Sappan (Kayu Secang),
Moringa Oleifera (Kelor).

D. Budha (Rabu)

Planet
Unsur
Archetype
Mitologi
Organ

Penyakit

Tanda sehat
Kelemahan

Menanam

: Mercury

: Udara, logam

: Alchemist, pemberi pesan
: Hermes, Odin, Budha

: Paru-paru, sistem

respiratory, syaraf, otak,
THT, kulit

: TBC, penyakit THT,

bronchitis, Parkinson’s,
Alzheimer’s

: Beradaptasi baik
: Tidak stabil

: Menanam semua jenis

yang berbunga (sarwa
sekar)

Tanaman

: Plantago major (Daun

Sendok), Artemisia vulgaris
(Mugwort), Glycrrhiza
glabara (Akar Legi),
Morus alba (Murbei),
Foeniculum vulgare
(Adas), Vitex trifolia
(Liligundi), Tabacum
(Tembakau), Ocimum
santum (Tulsi), Syzygium
Aromaticum (Cengkeh),
Hlicium Verum (Pekak).

E. Wrespati (Kamis)

Planet
Unsur
Archetype
Mitologi
Organ

Penyakit

Tanda sehat :

Kelemahan

Menanam

: Jupiter
: Tanah, Kayu
: Guru, Pelindung dan

Dermawan

: Zeus, Thor, Gury, Indra
: Liver, pancreas, sistem

pencernaan, empedu dan
paru (secondary), thyroid

: Penyakit liver, diabetes,

gangguan pencernaan,
batuk berkaitan fungsi
liver, asam urat, panas
dalam atau masuk angin
Energi, Semangat,
kemurahan hati

: Keserakahan,

ketergantungan,

' Meénanam yang

menghasilkan biji (sarwa
phala)



Tanaman

: Ocimum sanctum

(Tulsi), Panax gingseng
(Gingseng), Rosa (Mawar),
Saccharum off. (Tebu),
Santalum album
(Cendana), Symphytum
off. (Comfrey), Curcuma
longa (Kunyit), Curcuma
xanthorrhiza (Temulawak),
Cinnamomum Verum
(Kayu Manis), Zingiber Off.
(Jahe).

F. Sukra (Jumat)

Planet
Unsur
Archetype
Mitologi

Organ

Penyakit

: Venus

: Air

: Cinta dan Keindahan

: Venus, Aphrodite, Freya,

Shukra

: Ginjal dan kandung

kemih, kelamin, sirkulasi
vena, ovariumjtestis,

prostat

: Penyakit ginjal dan

saluran kencing,
keputihan, penyakit
menular seksual, herpes,
penyakit ovarium

dan rahim, penyakit
testis dan prostat,
ketidakseimbangan
hormon,
ketidakseimbang-

an cairan dalam tubuh
seperti edema.

Tanda sehat :

Kelemahan

Menanam

Tanaman

Bahagia, Harmonis,
Damai

: Nafsu, narsisisme,

kesombongan

: Menanam buah-buahan

(sarwa phala)

: Mentha piperita (Daun

Mint), Rosa (Mawar),
Thymus vulgaris

(Herba Timi/Timus),
Artemisia Vulgaris
(Mugwort), Thuja Off.
(Cemara Kipas), Morus
Alba (Murbei), Imperata
Cylindrica (Akar Alang-
Alang), Orthosphon
stamineus (Kumis Kucing),
Strobilanthes crispus
(Kejibeling),
Elephantophus scaber
(Tapak Liman).

G. Saniscara (Sabtu)

Planet
Unsur
Archetype
Mitologi

Organ

Penyakit

: Saturn

: Tanah

: Perencana, Petani

: Cronos, Shani, The Grim

Reaper

: Limpa, pankreas, tulang,

persendian, parathyroid,
gigi, rectum.

: Artritis dan rematik,

osteoporosis, leukemia,
penyakit limpa dan
darah, penyakit pankreas,
sklerosis atau pengerasan

DHARMA (KEILMUAN) USADHA BALI

55



USADHA SIDDHI

56

pada semua bagian tubuh
termasuk arteriosklerosis
Tanda sehat : Teratur, terstruktur,
disiplin
Kelemahan : Kecemasan, rasa
tanggung jawab
berlebihan
Menanam : Menanam yang beruas
tanaman merambat
(sarwa melilit)
Tanaman  : Andrographis paniculate
(Sambiloto), Tinospora
crispa (Brotowali),
Glycyrrhiza glabra (Akar
Manis), Symphytum off
(Comfrey), Cinnamomum
Verum (Kayu Manis),
Morus Alba (Murbei),
Talinum paniculatum

(Gingseng Jawa).

Adapun resep atau racikan herbal untuk
keluhan gastristis (lambung). Bahan-
Bahan yang digunakan adalah:

* Kunyit 25 gram

e Temulawak 25 gram

e Adasisgram

¢ Kayu Manis 15 gram

e Cengkeh 5gram

e Kapulaga 5 gram

e Sirih 5 gram

e Akar manis/ akar legi

e CukaApel

Tahapan atau tata cara pembuatan herbal

adalah sebagai berikut.

e Panaskan air sebanyak 200 ml, selama
kurang lebih 2 menit.

e Setelah mendidih, masukkan seluruh
herbal. Dimulai dari herbal yang
memiliki tekstur keras.

e Diamkan selama 2-3 menit, agar
ekstrak herbal tercampur merata.

* Masukkan cuka apel sebanyak 1 liter.

e Kemudian seluruh bahan kemudian
disaring, dan didiamkan hingga dingin

e Setelah dingin, dicampur dengan madu

e Siap untuk dikonsumsi

Diharapkan pengoptimalan penggunaan
tanaman yang dekat dengan kita,
dan mampu terkonseksi dengannya.
Serta perlu adanya kompilasi atau
pengumpulan-pengumpulan literatur
mengenai herbal, sehingga generasi
muda mudah untuk mengetahui dan
mempelajari jenis-jenis tanaman maupun
kegunaannya bagi kesehatan dalam

pengobatan tradisional Bali.



Penggunaan Bahan Alam-

Taru Pramana dalam Konsep
Keseimbangan Panes, Tis, Dumelada
Usadha Taru Pramana merupakan
salah satu sumber yang paling utama
dalam mempelajari bahan obat yang
berasal dari tumbuh-tumbuhan. Kata
Taru memiliki arti pohon dan Pramana
memiliki arti kekuasaan atau kedaulatan.
Jadi secara harfiah dapat diartikan
Taru Pramana adalah suatu pohon atau
tumbuhan yang memiliki kekuasaan atau
kekuatan sebagai obat. Pada usadha
lainnya terdapat pula mengenai bahan-
bahan yang dapat dijadikan sebagai
obat atau tamba yang dipergunakan
untuk mengobatai orang yang sakit. Ada
beberapa lontar usadha Taru Pramarta
yang pada umumnya hampir sama isinya.
Di dalam usadha ini tumbuh-tumbuhan
itu dapat berbicara dan menceritakan
khasiat dirinya masing-masing kepada
seorang pendeta dan juga sebagai
pengusadha atau balian yang bernama
Mpu Kuturan.

Diceritakan pada lontar Taru Pramana
ini, Mpu Kuturan mengalami kegagalan
dalam mengobati orang yang sakit.
Karena itu beliau pergi ke kuburan (sema,
setra, tunon) untuk bersemadi, mohon
petunjuk kepada Hyang Widhi, melalui
Hyang Nini yang ada di Pura Dalem,
bagaimana caranya Mpu Kuturan dapat
mengobati kembali pasiennya yang
berdatangan. Beberapa lama kemudian
Beliau mendapat suatu kekuatan gaib

untuk memanggil tumbuh-tumbuhan
dan menanyai satu persatu dari mereka
mengenai khasiat obat yang terkandung
di dalamnya. Mula-mula yang datang
adalah pohon beringin. Pohon ini
menanyakan mengapa Mpu Kuturan
memanggil dirinya. Diberitahukannya
tentang musibah yang dialami Mpu
Kuturan dalam hal pengobatan, dimana
banyak pasiennya yang tidak dapat
tersembuhkan lagi  olehnya. Mpu
Kuturan pun memohon bantuan kepada
tumbuh-tumbuhan untuk membantunya.
Kemudian muncul tumbuhan silaguwi
(Sida rhombifolia) dan menceritakan
tentang kegunaan dirinya sebagai
bahan obat. Dagingnya berkhasiat tis
(sejuk), dapat dipergunakan bagi bayi
umur di bawah 5 hari dan akarnya dapat
dipergunakan sebagai wurap (uwap)
yang berkhasiat tis. Setelah itu datang
pohon dadap yang mengatakan bahwa
dagingnya berkhasiat tis, kulitnya
dapat dipergunakan untuk mengobati
perut kembung bila dicampur dengan
ketumbar dan 11 biji babolong (Melalcuka
laukadendron) dan garam hitam (garam
campur arang). Kurang lebih sebanyak
100 pohon tanaman yang datang dan
menceritakan khasiat dirinya kepada Mpu
Kuturan sebagai bahan obat.

Pada usadha Taru Pramana yang lain
diceritakan bahwa Taru Pramana adalah
seorang Balian. Taru Pramana inilah
yang menceritakan tentang khasiat

dari tumbuh-tumbuhan. Menurut

DHARMA (KEILMUAN) USADHA BALI

57



USADHA SIDDHI

58

Beliau, tumbuh-tumbuhan berdasarkan
khasiatnya dapat dibagi atas 3 golongan,
yakni golongan yang mempunyai khasiat
anget (panes), dumelada (Sedang), dan
tis (dingin). Untuk mengetahui termasuk
dalam golongan mana sebuah tumbuh-
tumbuhan itu, dapat dilihat dari bunga,
buah, rasa, dan lainnya.

Tumbuh-tumbuhan  yang bunganya
berwarna putih, kuning atau hijau
mempunyai khasiat anget. Tumbuhan
yang berbunga warna merah atau
biru termasuk golongan tis. Dan yang
warnanya beraneka ragam termasuk
golongan dumelada. Sedangkan ditinjau
dari rasa terhadap tumbuh-tumbuhan,
yang termasuk dalam golongan panas
ialah yang mempunyai rasa manis atau
asam. Tanaman yang rasanya pahit
atau lalah (pedas) atau sepet termasuk
golongan tis (dingin). Obat minum pada
umumnya terasa pahit (untuk loloh) amat
baik untuk sakit perut, karena berkhasiat
mendinginkan badan, akibat panas di
dalam perut.

Ada pula tumbuh-tumbuhan mempunyai
ketiga sifat tersebut, yakni akarnya
berkhasiat dingin (tis), kulit batangnya
berkhasiat dumelada (hanya setinggi
badan manusia dari atas tanah) dan di
atas batang tersebut (termasuk daun,
ranting, sulur, dan sebagainya) berkhasiat
panas.

Pada konsep sehat dan sakit dalam
usadha Bali sering dikaitkan dengan
kesaktian para dewa, terutama dengan
Dewa Tri Murti. Ketiga Dewa ini adalah
Dewa Brahma sebagai Dewa Api yang
memiliki  kesaktian sebagai utpatti
(melahirkan), dihubungkan dengan pitta,
yakni api, panas. Dewa Wisnu sebagai
Dewa Air yang mempunyai kesaktian
sthiti (memelihara dan menumbuhkan),
dikaitkan dengan unsur kapha, yakni air,
dingin. Serta Dewa Siwa (pada lontar
disebut Dewa [swara) sebagai Dewa
Udara yang mempunyai kesaktian dalam
pralina  (memusnahkan), mempunyai
pertalian erat dengan vayu, yakni udara,
bayu. Bila badan mengalami panas, maka
unsur pitta atau Dewa Brahma yang
menyebabkannya. Jika badan dingin,
unsur kapha atau Dewa Wisnu yang
mengadakannya. Kalau badan meriang
(disebut sebeha, antara panas dan dingin)
disebabkan oleh kelebihan vayu atau
Dewa Siwa yang menyebabkannya.



Demikian pula mengenai tumbuh-
tumbuhan yang dipergunakan sebagai
ramuan obat. Setiap tumbuhan-
tumbuhan memiliki sifat dan khasiatnya
tersendiri,bahkandalamlontardisebutkan
bahwa suatu tumbuhan memiliki sifat
dan khasiatnya tersendiri dalam bagian-
bagian tubuh tumbuhan tersebut. Jika
diagnosis penyakitnya adalah panas
yang disebabkan oleh Dewa Brahma,
maka obatnya aadalah tumbuhan yang
berkhasiat tis, menurunkan panas, yakni

tumbuhan Dewa Wisnu. Demikian pula
tumbuhan yang berkhasiat panas (Dewa
Brahma) sangat cocok dan tepat untuk
penanganan penyakit yang disebabkan
Dewa Wisnu, bersifat dingin. Sedangkan
jika badan mengalami meriang atau
sebeha, maka diberikan tanaman obat
yang mengandung sifat dan khasiat
panas (Dewa Brahma) serta bersifat tis
(Dewa Wisnu) untuk menetralkan unsur
humoral dalam tubuh.

DHARMA (KEILMUAN) USADHA BALI

59






BAB 3

PEMBUMIAN USADHA



USADHA SIDDHI

. PEMBUMIAN USADHA

Tubuh (sang meraga angga) dapat berbicara mengenai permasalahan
yang terjadi dalam dirinya. Tugas kita adalah mendengar dan mengenali

sinyal-sinyal yang dikirimkan tubuh kepada kita.






USADHA SIDDHI

64

Talkshow Wariga dan Usadha for Millenials :
Sosialisasi dan Edukasi Usadha untuk Millenials
(Oleh: Dr. Ida Bagus Kesnawa, M.M)

Generasi milennials merupakan generasi
terlahir pada tahun 1981-1996 serta
masyarakat sosial yang melek dan
adaptable  terhadap  perkembangan
teknologi. Mereka cenderung “suka”
memanfaatkan teknologi untuk
mempermudah  segala  aktivitasnya.
Sehingga generasi milenial sering
dinilai sebagai generasi yang malas
karena sering bermain ponsel sebagai
buah perkembangan teknologi. Namun
sebenarnya generasi milenial adalah
generasi yang memiliki keingintahuan
tinggi, percaya diri, dan merupakan
generasi yang paling banyak membaca
buku. Dalam beberapa penelitian
mengungkapkan bahwa generasi
millenials ini memiliki fakta yang menarik
seperti gemar melakukan pengembangan
diri,  memiliki  pendidikan  tinggi
dibandingkan generasi  sebelumnya,
peduli pada lingkungan, generasi yang
besar di dunia profesionalisme dan lain
sebagainya.

Ketertarikan kaum millenials mengenai
Usadha Bali perlu digaungkan kembali.
Mengingat saat ini masih sedikit kaum
millenials yang menekuniataupuntertarik
dengan ilmu kesehatan tradisional
ala Bali ini. Dimana masyarakat dunia

saat ini mulai melirik ke pengobatan

tradisional sebagai salah satu pilihan
pengobatannya, dikarenakan adanya
ketidakpuasannya terhadap penanganan
pengobatan konvensional. Inilah yang
menjadi peluang dari kaum millenials
untuk mengangkat kearifan lokal (dalam
hal ini Usadha Bali) yang dikemas dengan
gaya “kekinian” atau “"zaman now”.

Berbicara mengenai pengobatan
tradisional Usadha Bali, kita mengenal
ada banyak jenisnya dan terdapat ratusan
catatan lontar yang tersebar di seluruh
Bali, seperti Usadha lla, Usadha Buduh,
Usadha Kucacar, Usadha Sari, Usadha We
dan lainnya. Salah satu cara pengobatan
Usadha Bali adalah dengan penggunaan
tanaman sebagai sarana obat yang
tertulis dalam lontar Taru Pramana.
Namun dalam perkembangannya, herbal
Bali tidak berkembang secara pesat. Hal
ini disebabkan oleh masyarakat yang
masih skeptis, mengaitkan pengobatan
herbal dengan unsur-unsur yang klenik/
supranatural, serta dianggap tidak hebat.
Usadha dalam arti kata pengobatan,
telah ada sejak zaman peradaban
manusia itu lahir. Setelah itu, diikuti
dengan perkembangan pengobatan
kedokteran. Dalam kata lain, pengobatan
konvensional (kedokteran) berkembang



l-,i TR SN, S

I LB |

AR IR AT NN
Al n -
9 ol

W SIS

setelah pengobatan tradisional. Namun
masyarakat pada saat itu, lebih menerima
perkembangan pengobatan konvensional
dibandingkan pengobatan tradisional
karena penggunaan alat-alat yang lebih
modern, dan dianggap lebih masuk akal.
Dengan fakta tersebut, terdapat gap atau
kesenjangan antara pengobatan medis
dan pengobatan tradisional, sehingga
cenderung  menafikkan  pengobatan
tradisional yang berbasis herbal.
Saat pandemi Covid-i1g, Presiden
Joko Widodo menganjurkan untuk
mengkonsumsi jamu setiap hari dalam
meningkatkan daya imunitas tubuh.
Sehingga secara tidak langsung dalam
pandemi

sekalipun, pengobatan

tradisional (dalam hal ini jamu) tetap
menjadi dasar pengobatan, sebelum
obat konvensional ataupun penanganan
medis Covid-19 ditemukan. Jamu (Jampi
Oesada) merupakan warisan nenek
moyang Indonesia yang sangat berharga
dan tetap eksis hingga saat ini. Dalam
sistem pengobatan tradisional Bali, jamu
dikenal dengan sebutan loloh. Upaya
pengembangan dan modernisasi dari
kaum millenials sangat diperlukan dalam
hal peningkatan kreatifitas kemasan loloh
yang menggunakan botol-botol cantik,
lebih di brand-id agar memiliki daya saing,
serta memarketingkan jamu atau loloh ke
pasar global sebagai minuman kesehatan.
Begitu pula dengan boreh atau parem
yang dapat membantu meringankan

PEMBUMIAN USADHA

65



USADHA SIDDHI

ketegangan otot, melancarkan peredaran
darah, dan sebagainya. Saat ini
berkembang pula teh herbal, yang sangat
praktis dikonsumsi masyarakat untuk
peningkatan kebugaran atau penanganan
keluhan kesehatan. Dengan kekayaan
alam Indonesia, produk-produk herbal
pun semakin banyak di pasaran. Namun
perlu adanya dukungan dari semua
pihak serta adanya penerimaan yang
lapang dada dan berbesar hati dalam
berkembangnya produk-produk herbal
atau berdasarkan usadha Bali ini. Seperti
penerimaan TCM (Tradisional Chinese
Medicine) ke Indonesia, seharusnya
Usadha Bali memiliki ruang atau pangsa
pasar di bumi sendiri.

Hal ini menjadi perhatian dari
seluruh pihak, mengenai bagaimana
memproduksi  obat herbal dengan
life force obatnya yang bagus, tidak
membohongi  masyarakat  dengan
mengisi sedikit kimia sintetis, tidak
money oriented. Sehingga kualitas dari
obat herbal Bali pun dapat dipertanggung
jawabkan. Tanaman herbal ditanam di
lahan yang sehat dan subur, oleh petani
yang baik hati, bukan tujuan mengejar
keuntungan semata. Maka produk
tersebut menjadi sangat baik secara
energi. Begitu pula dengan makanan,
gaya hidup generasi millenials saat ini
banyak mengkonsumsi makanan cepat

saji atau junk food yang dapat dipesan




melalui aplikasi online. Dimana junk
food tersebut diketahui mengandung
pengawet, pewarna sentetik
menjadikannya makanan “sampah” di

negara barat.

Dari hasil riset dilapangan dan melalui
publikasi ilmiah internasional, diketahui
bahwa penyakit selain disebabkan oleh
mind atau pikiran, dapat disebabkan
oleh pola makan dan makanan yang
dikonsumsi. Sehingga makanan sehat
alami dan obat herbal sangat baik
bagi kondisi tubuh. Tubuh manusia
dalam ajaran Agama Hindu adalah
mikrokosmos, sedangkan alam semesta
adalah makrokosmos. Jadi apa yang
terjadi pada tubuh ini, akan terjadi pula
pada alam ini. Tubuh dan alam selaras,
ia  mampu menyeimbangkan dan
membalancing dengan sendirinya. Tubuh
memiliki kemampuan atau kecerdasan
ketidak-
seimbangan di dalam tubuh. Kecerdasaan

untuk menyembuhkan

tersebut dapat dilakukan  melalui
meregenerasi sel. Kekuatan regenerasi
sel ini syarat utamanya adalah pH tubuh
harus dalam keadaan seimbang.

Saat ini terdapat kekurangan mengenai
cara memeriksa (mendiagnosa) tubuh
seseorang secara fungsi. Banyak orang
yang mengalami keluhan kesehatan,
dan memeriksakannya ke laboratorium
sebagai penunjang diagnosis dokter
konvensional. Namun hasil laboratorium
tersebut normal, padahal ia meyakini
terdapat keluhan yang membuatnya

merasa tidak nyaman. Umpama lainnya,
seseorang tidak mengetahui bagaimana
menyampaikan  sesuatu mengenai
kondisi di dalam tubuhnya, tetapi dirasa
tidak enak. Organ dalam tidak dapat
bicara secara gamblang mengenai
masalah yang terjadi di dalam tubuh.

Umumnya dalam pengobatan
konvensional (dokter) hanya
mendiagnosa atau melakukan screening
dengan keilmuannya, lalu diberikan obat
untukmerangsangkesembuhan.Danyang
lebih parahnya adalah terdapat “oknum”
dokter yang tidak mau mendiagnosa
dengan baik, namun langsung diberikan
obat kimia sintetis. Hal tersebut dapat
memberi efek negatif pada tubuh pasien
serta terkesan mengobati penyakit
secara simptomatisnya, tidak mengobati

sumber atau akar dari penyakit tersebut.

Pengobatanterhadap suatu penyakit tidak
dapatdilakukan dengan menyamaratakan
penanganan terhadap kasus yang pernah
ditangani. Tubuh manusia dengan
kecerdasannya dan tersusun oleh zat-zat
penyusun alam semesta yang berbeda
satu dengan lainnya, tentu memiliki
penanganan yang berbeda pula. Seluruh
obat-obatan herbal atau obat sintetis
dapat tidak cocok dengan si A, namun
cocok dengan si B. Contoh sederhananya,
ada seseorang yang meminum susu akan
mengalami kondisi sehat, namun ada juga
seseorang setelah meminum susu justru
mengalami diare. Berkaitan dengan hal
tersebut, Kinesiologi dapat membantu

PEMBUMIAN USADHA

67



USADHA SIDDHI

68

praktisi pengobatan untuk menentukan

obat yang cocok bagi tubuh pasien, selain
berdasarkan teori-teori obat tersebut.
lImu kinestiologi menjadi penting saat
ini, karena banyaknya obat-obatan, baik
berbahan herbal maupun berbahan kimia
sintetis dipasaran. Namun yang menjadi
persoalan, apakah obat-obat tersebut
cocok dengan tubuh kita, sehingga dapat
menjadi harapan setelah mengkonsumsi
obat tersebut. Illmu kinesiologi ini
diciptakan karena terdapat beberapa
kasus yang tidak dapat terpecahkan
dengan dunia kedokteran.

Kinesiologi berasal dari kata ‘kinetik
dan ‘logos’. Kinetik atau kinesis berarti
gerak, dimana dalam tubuh vyang

menggerakkan adalah otot. Sedangkan
logos berarti ilmu. Jadi kinesiologi adalah
suatu ilmu yang mempelajari fungsi
tubuh melalui gerakan otot. Sejatinya,
jika ada bagian tubuh yang ototnya
lemah dengan pengetesan “muscle
testing”, dapat diketahui penyakit
seseorang tanpa ia menceritakan
keluhan-keluhannya. Sakit dalam arti
kata, mungkin belum merasakan sakit,
tetapi kita sudah waspada terhadap
sakit tersebut. Atau mungkin sudah
merasakan sakit, tapi masih bingung
apanya yang mengalami sakit. Pasienlah
yang memahami apa yang terjadi dalam
dirinya, bisa dikomunikasikan dengan
benar akan menderita sesuatu atau akan
menderita sesuatu. Sehingga akan terjadi



mindset atau perubahan prilaku hidup
sehat, seperti melakukan aktivitas fisik,
mengkontrol asupan makanan sehat,
menjaga pola tidur, dan sebagainya.
Kinesiologi adalah suatu metode
pengobatan untuk mencocokkan obat
tertentu dengan kondisi tubuh seseorang.
Kinesiologi juga dapat mendeteksi
penyakit secara dini (early), sebelum
penyakit tersebut menimbulkan gejala.
Setelah mampu mendeteksi gangguan
kesehatan dengan kinesiologi, maka
seseorang akan mengetahui cara-cara
penyembuhannya sendiri. Baik harus
mengkonsumsi obat herbal maupun obat
kimia, ataupun dengan merubah cara
berprilaku hidup sehat dalam kehidupan
sehari-hari. Namun sangat dianjurkan
untuk menggunakan obat-obat herbal,
terutama yang bersumber dari kitab-
kitab suci peninggalan di Bali (lontar
usadha) dan bahannya memiliki kekuatan
magis dari ritual-ritual yang dilakukan
masyarakat Bali dengan konsep Tri
Hita Karana, sehingga menimbulkan
vibrasi atau energi penyembuhan yang
maksimal.

Pemanfaatantanamandalampengobatan
tidak hanya digunakan sebagai bahan
baku jamu, namun pengobatan barat
mengembangkan pemanfaatan
tanaman melalui pengobatan dengan
bunga. Pengobatan ini diciptakan oleh
Prof. Dame Diana Mossop, M.D yang
awalnya mengalami sakit keras dan tidak

tersembuhkan oleh pengobatan medis.

Akhirnya mencoba untuk belajar hidup
sehat dan makanan sehat serta alami.
Sampai akhirnya, ia bertemu dengan
bunga. Dimana ia tertarik meneliti bunga
yang membuat dirinya menjadi lebih
nyaman. Dalam bukunya disebutkan,
bahwa dalam memetik bunga tersebut
jugaterdapat cara-caraunik, seperti harus
menenangkan diri atau mengosongkan
emosinya sebelum memetik bunga.
Pemilihan air pun harus didasari pada
kondisi emosional yang bahagia. la pun
juga menaruh bunga ke dalam air pada
bulan purnama, dengan harapan bahwa
dengan cara baik, hari baik, emosional
baik akan menghasilkan suatu produk
yang baik pula.

Penjelasan lebih lanjut, bahwa tubuh
manusia terdiri dari beberapa spektrum
warna yang memiliki energi. Dalam unit
terkecil dalam tubuh makhluk hidup,
yakni sel. Satu unit sel terdiri dari inti sel,
membran, dan plasma. Di luar membran
sel terdapat gelombang positif, dan di
dalam membran sel terdapat gelombang
negatif. Sehingga terjadi interaksi atau
gaya tarik menarik yang menimbulkan
listrik (bio- listrik). Hal tersebut yang
menyebabkan sel mempunyai kekuatan
untuk menyebar stimulus kepada sel-sel
lainnya. ltulah yang terdeteksi menjadi
warna atau di Bali dikenal istilah cakra.
Spektrum warna putih  merupakan
spektrum warna yang paling utama. Hal
iniidentik juga oleh umat Hindu Bali yang
sering menggunakan warna putih. Lebih
kepada bersifat spiritual. Dibelakang

PEMBUMIAN USADHA

69



USADHA SIDDHI

70

kepala berwarna ungu dan biru tua, turun
ke leher berwarna biru, turun ke dada
menjadi warna hijau, turun ke daerah
lambung berwarna kuning, turun lebih
sedikit bewarna oranye, turun kebawah
merah.

Warna-warna ini dapat dimanfaatkan
sebagai pengobatan tradisional. Sebagai
contoh cakra daerah lambung atau
perut kuning, seorang penyehat dapat
menggunakan herbal berwarna kuning
(seperti kunyit, temulawak) sebagai obat
untuk masalah daerah lambung tersebut.
Dalam chromotherapy (terapi warna)
tidak hanya makanan atau tumbuhan
yang memiliki warna tertentu dapat
mengobati suatu penyakit, namun benda
mati yang memiliki warna pun dapat
digunakan. Karena baik benda mati
maupun makanan, atau makhluk hidup
dapat memberi vibrasi atau frekuensi
energi pada daerah keluhan.

Dari kisah tersebut, dapat dipetik inti
sari dari hebatnya Usadha Bali. Seorang
dokter ataupun penyehat tradisional
seyogyanya meluangkan waktu untuk
mengobrol atau mewawancarai pasien
secara santai dan mendetail. Sehingga
dapat menjadi partner si pasien, dan
pasien pun akan menumbuhkan rasa
kepercayaannya kepada dokter atau
penyehat. Dengan kepercayaannya
tersebut, maka si pasien secara otomatis
akan mengalami kesembuhan. Menjadi
penyehat harus me-nol-kan diri, tidak

mengeluarkan ego, tidak money oriented,
menyadari bahwa diri sebagai penyalur
energi alam atau Tuhan. Sehingga akan
mendapatkan hasil yang maksimal.

Generasi millenials maupun generasi
lainnya  perlu  menyadari  bahwa
pengobatan yangideal adalah pengobatan
yang mampu menyembuhkan tubuh
ataupun  keluhan kesehatan secara
holistik integratif. Artinya pengobatan
tidaklah hanya mengobati body atau
fisik dari seseorang, tapi seharusnya
mengobati mind (pikiran), dan soul
(jiwa) dari seseorang. Seseorang dapat
dikatakan sehat, apabila seseorang
memiliki unsur-unsur humoral yang dalam
keadaan seimbang serta seseorang yang
menjalankan tri upastamba secara baik,
seperti istirahat yang cukup, makan
makanan yang sehat dan bergizi, serta
melakukan latihan fisik secara rutin. Tubuh
(sang meraga angga) dapat berbicara
mengenai permasalahan yang terdapat di
dalam dirinya, sekarang bagaimana kita
dapat mendengar apa yang dikatakan
oleh tubuh dan berusaha menjaga tubuh
kita sendiri dengan baik dan holistik.
Pengobatan tidak bisa begitu saja, harus
mengikuti perkembangan zaman serta
dapat diterima dengan sesederhana
mungkin oleh generasi muda, sehingga
ada ketertarikan dari mereka untuk
melestarikan atau setidaknya merubah
gaya hidup menjadi lebih sehat dengan
pengobatan berbahan herbal.



Usadha Bali sebagai Bagian
Kesehatan Tradisional secara Global

Setiap peradaban dunia memiliki sistem
pengobatan untuk meningkatkan
derajat kesehatan masyarakat yang
berkembang secara turun temurun sesuai
dengan kondisi sosial, adat budaya,
kepercayaan, kekayaan alam, serta letak
geografis masyarakat setempat yang
dikenal sebagai Kesehatan Tradisional
dan Komplementer (T&CM). Menurut
World Health Organization (WHO),
definisi Kesehatan Tradisonal/Traditional
Medicine (TM) merupakan keseluruhan
pengetahuan, keterampilan, dan
praktek-praktek yang berdasarkan pada
teori-teori, keyakinan, dan pengalaman
masyarakat yang mempunyai adat
budayayangberbeda, baik dijelaskanatau
tidak, digunakan dalam pemeliharaan
kesehatan serta pencegahan, diagnosa,
perbaikan atau pengobatan penyakit
secara fisik dan juga mental. Kesehatan
Komplementer/Complementer ~Medicine
(CM) didefinisikan sebagai serangkaian
praktik perawatan kesehatan yang bukan
bagian dari tradisi dari negara itu sendiri
dan tidak terintegrasi secara menyeluruh
ke dalam sistem perawatan kesehatan
(2014: WHO traditional medicine strategy
2014-2023).

WHO mengakui kontribusi Kesehatan
Tradisional dan Komplementer (T&CM)
untuk kesehatan dan kesejahteraan
yang berpusat pada perawatan manusia
dan cakupan kesehatan universal,

serta berupaya membawa pengobatan
tradisional ke dalam sistem perawatan
kesehatan utama, secara tepat, efektif,
dan di atas segalanya, yakni “safety” atau
aman. Namun, Kesehatan Tradisional dan
Komplementer menghadapi tantangan
seperti yang dijabarkan dalam jurnal
WHO “The Role of Traditional and
Complementary Medicine in Primary Health
Care", yaitu, sekitar 74% dari negara yang
menerapkan T&CM menyatakan bahwa
tantangan utama dalam T&CM adalah
kurangnya data penelitian. Selain ity,
tantangan lain dalam menerapkan dan
mengembangkan T&CM, antara lain:
kurangnya dukungan keuangan untuk
penelitian T&CM, kurangnya mekanisme
untuk memantau keamanan praktik
T&CM, dan juga kurangnya pendidikan
dan pelatihan bagi penyedia T&CM.
Adanya hambatan budaya (keyakinan
dan sikap), dan kurangnya dukungan
dari pemerintah pusat dan lembaga juga
memperlambat integrasi T&CM dalam
sistem kesehatan nasional, khususnya di
lingkungan perawatan primer.

Sejalan dengan pengembangan
kesehatan tradisional secara global
WHO telah mendirikan Global Centre
for Traditional Medicine pada 21 April
2022 di Jamnagar Gujarat India. Hal ini
berfokus pada empat bidang strategis
utama yakni: bukti dan pembelajaran;
data dan analitik; keberlanjutan dan
kesetaraan; inovasi dan teknologi untuk
mengoptimalkan kontribusi pengobatan
tradisional terhadap kesehatan global

PEMBUMIAN USADHA

7



USADHA SIDDHI

72

dan  pembangunan
Melalui praktik T&CM berbasis bukti
dalam sistem kesehatan masyarakat,

berkelanjutan.

sesuai Strategi TM WHO 2014-2023,
diperpanjang hingga 2025.

Pengetahuan tentang Kesehatan
Tradisional dan Komplementer (T&CM)
di Negara Indonesia yang majemuk juga
telah ada sejak jaman kerajaan, yang
termuat dalam catatan-catatan lontar,
prasasti, terukir di candi maupun dalam
budaya tutur atau lisan. Begitu pula
halnya di daerah Bali yang juga memiliki
kearifan lokal pengetahuan Kesehatan
Tradisional Bali yang dikenal sebagai
Usadha Bali. Keberagaman suku, etnis,

adat budaya, dan keyakinan di Indonesia
yang berpengaruh terhadap kondisi sehat
dan sakit masyarakat merupakan salah
satu tantangan dalam pengembangan
Kesehataan Tradisional di Indonesia.
Kesehatan Tradisional Bali tentu berbeda
dari keyakinan Kesehatan Tradisional
masyarakat Aceh, Sumatera, Jawa,
Kalimantan, Sulawesi, Papua atau daerah
lainnya. Untuk itu, pengembangan
Kesehatan Tradisional Bali (Usadha Bali)
perlu digali dan dikembangkan mulai
dari akar keilmuan Kesehatan Tradisional
Bali (Usadha Bali) yang termuat dalam
berbagai catatan lontar maupun tutur.
Pengembangan Kesehatan Tradisional
yang bersumber pada kekayaan budaya



kearifan lokal menjadi amanat Undang-
Undang Kesehatan Nomor 17 tahun
2023. Hal ini juga penerapan Peraturan
Gubernur Bali No.55 tahun 2019 tentang
Pelayanan Kesehatan Tradisional Bali,
yang mencantumkan secara spesifik kata
“Bali” di dalamnya, serta mengacu pula

pada definisi WHO tentang kesehatan

yang  mencantumkan  kepercayaan
dan adat budaya setempat sebagai
faktor penting untuk mencapai derajat
kesehatan tidak hanya aspek biologis
tetapi juga aspek kesejahteraan mental

dan spiritual.

PEMBUMIAN USADHA

73






3AB 4

USADHA GOCARA:
KEBIJAKAN PENGEMBANGAN
USADHA



USADHA SIDDHI

USADHA GOCARA:
KEBIJAKAN
PENGEMBANGAN
USADHA

Pelayanan kesehatan tradisional yang semakin berkembang dapat
membangkitkan optimisme bersama, sehingga terbukanya pelestarian

budaya lelulur



77

|




USADHA SIDDHI

78

Kebijakan Pengembangan Pelayanan Kesehatan
Tradisional secara Nasional
(Oleh Direktorat Jenderal Kesehatan Masyarakat,
Kementerian Kesehatan Republik Indonesia)

Kesehatan merupakan salah satu bidang
fundamental yang menjadi perhatian
pemerintah dalam hal peningkatan
kesejahteraan masyarakat Indonesia.
Namun dalam perjalanannya tentu
tidak mudah, terdapat tantangan yang
disebabkan oleh beberapa faktor,
diantaranya faktor internal dan faktor
eksternal.  Faktor internal  sendiri
disebabkan oleh peningkatan jumlah
penduduk, usia harapan hidup, transisi
epidemiologi, ketersediaan infrastruktur,
serta sumber daya manusia kesehatan.
Sedangkan dari faktor eksternal seperti
era globalisasi yang memasuki era
Masrayat Ekonomi ASEAN (MEA),
mobilisasi penduduk dan barang, adanya
disrupsi digital atau teknologi informasi
serta Global Burden of Disease/ Emerging
Infectious Diseases.

Pemanfaatan  kesehatan tradisional
secara Nasional melalui arahan dan
amanat Presiden Joko Widodo untuk
memanfaatkan kearifan lokal yang telah
terbukti keamanan dan manfaatnya
dapat membantu kualitas kesehatan
masyarakat secara umum. Meningkatnya
jumlah kasus penyakit tidak meluar
dapat didukung pencegahannya dengan

pemanfaatan  pelayanan  kesehatan
tradisional, ataupun masyarakat yang
ingin tetap sehat dan bugar dapat
dilakukan upaya promotif dan preventif

pada pelayanan kesehatan tradisional.

Data dari Riskesdas pada tahun 2010
menyatakan bahwa 59,12% orang
mengkonsumsi herbal untuk kesehatan,
pada tahun 2013 sebanyak 30,4 %
rumah tangga menggunakan cara-cara
tradisional untuk kesehatan. Pada tahun
2013 pula, sebanyak 44,3% masyarakat
menggunakan cara tradisional untuk
kesehatan. Terdapat kurang lebih 2.848
spesies yang berhasil diidentifikasi
sebagai tanaman obat (RISTOJA 2017).
Dari data ini menunjukkan bahwa
masyarakat Indonesia secara umum
telah melirik penggunaan kesehatan
tradisional untuk pengobatannya.

Adapun dasar hukum dari pelayanan
kesehatan tradisional telah diatur dalam
UU No. 36 Tahun 2014 tentang Tenaga
Kesehatan, PP Nomor 103 Tahun 2013
tentang Pelayanan KesehatanTradisional,
Permenkes No 61 Tahun 2016 tentang
Pelayanan Kesehatan Tradisional Empiris,
Permenkes No. 15 Tahun 2018 mengenai



Yankestrad Yankestrad Yankestrad
Empiris Komplementer Integrasi
Pengertian Penerapan kesahatan Penerapan Pelayanan kesehatan

tradisional yang
manfaat dan

kesehatn tradisional
memanfaatkan ilmu

yang mengkombinasikan
pelayanan kesehatan

keamanannya terbukti  biomedis dan biokultural  konvensioanl

secara empiris

dalam penjelasannya
serta manfaat dan
keamanannya terbukti
secara ilmiah

dengan Pelayanan
Kesehatan Tradisional
Konplementer, bersifat
sebagai pelengkap atau
pengganti

SDM Penyehat Tradisional Tenaga Kesehatan Dilakukan secara bersama
Tradisional (Nakestrad) oleh Nakes dan Nakestrad
Pendidikan Informal, Nonformal Perguruan Tinggi Perguruan Tinggi
(minimal D3) (minimal D3)

Area/Upaya Promotif, Preventif

Promotif, Preventif,
Kuratif, Rehabilitatif

Promotif, Preventif,
Kuratif, Rehabilitatif

Perizinan  STPT

STRTKT-SIPTKT

STR-SIP(Nakes/dr)
STRTKT-SIPTKT

(Nakestrad)
Tempat Panti Sehat Fasyankestrad/Griya Puskesmas dan Rumah
Pelayanan Sehat Sakit

Penyelengaraan Pelayanan Kesehatan
Tradisional Komplementer. Dan dasar
hukum lainnya yang mengatur mengenai
pelayanan kesehatan tradisional secara
nasional di Indonesia. Terdapat 3 (tiga)
jenis pelayanan kesehatan tradisional
yang diakui secara nasional, seperti
tampak pada tabel di atas.

A. Pelayanan Kesehatan Tradisional
Empiris

Pengembangan pelayanan kesehatan
tradisional empiris di masyarakat diatur
dalam Permenkes No. g Tahun 2016
dan Permenkes No. 61 Tahun 2016.
Diperlukan pembinaan bersama antara
Dinas Kesehatan Provinsi/Kabupaten/
Kota bersama lintas sektor terkait dalam
pemberdayaan masyarakat mengenai

pemanfaatan tanaman obat dan
akupresur untuk memelihara kesehatan
individu sehingga terciptanya keluarga
sehat. Serta pemanfaatan penyehat
tradisional dengan metode pelayanan
kesehatan tradisional yang aman, sehat,
dan rasional. Dimana syarat minimal
menjadi penyehat tradisional adalah
memiliki Perizinan atau STPT (Surat
Terdaftar Penyehat Tradisional). Saat
ini diketahui 119.922 orang penyehat
tradisional, dan yang memiliki STPT baru
sebanyak 6.677 orang.

Terdapat beberapa aturan
penyelenggaraan pelayanan kesehatan
tradisional empiris yang wajib dilakukan,
serta beberapa hal yang dilarang.

USADHA GOCARA: KEBIJAKAN PENGEMBANGAN USADHA

79



USADHA SIDDHI

Pelayanan Kesehatan Tradisional
Empiris wajib memberi pelayanan
yang aman, bermanfaat dan
rasional, menggunakan APD (Alat
Pelindung Diri), hanya diperbolehkan
menggunakan alat dan teknologiyang
aman bagi kesehatan, sesuai dengan
metode atau bidang keilmuannya,
Hattra atau penyehat, wajib memiliki
STPT, serta dapat dilakukan di Panti
Sehat.
Larangan Kesehatan
adalah

menggunakan alat atau penunjang

Pelayanan
Tradisional Empiris

diagnosis kedokteran, melakukan

tindakan invasif (melukai jaringan
tubuh),
konvensional BKO (Bahan Kimia

menggunakan obat

Obat), melakukan publikasi dan iklan
di media cetak, elektronik, media
sosial, bertentangan dengan norma
serta program pemerintah.

B. Pelayanan Kesehatan Tradisional
Komplementer

Pelayanan kesehatan tradisional
komplementer dapat berupa akupunktur,
akupresur, pijat baduta, herbal maupun
konseling pemanfaatan toga. Kesehatan

tradisional komplementer ini dapat



berpraktik secara mandiri  maupun
secara berkelompok. Dimana praktik
mandiri merupakan praktik perseorangan
yang diberikan oleh Nakestrad profesi
atau vokasi (dalam lingkup terbatas)
dengan perizinan melekat pada pemberi
pelayanan (Nakestrad) yang memiliki
STRTKT (Surat Tanda Registrasi Tenaga
Kesehatan Tradisional) dan SIPTKT
(Surat Izin Praktek Tenaga Kesehatan
Tradisional). Sedangkan praktik
berkelompok merupakan praktik yang
terdiri dari dua orang atau lebih yang
berprofesi Nakestrad atau 1 orang
Nakestrad profesi, ditambah 1 orang
Nakestrad vokasi. Praktik berkelompok
kesehatan tradisional komplementer
dapat dijadikan  sebagai  wahana
pendidikan dan jejaring pelayanan
kesehatan kepada masyarakat secara
luas dan berkesinambungan. Adapun
perizinan praktik berkelompok ini adalah
(1) Operasional Griya Sehat dari Dinas
Kesehatan Kabupaten/Kota, dan (2)
Tenaga kesehatan tradisional dalam
bentuk KTKI (Konsil Tenaga Kesehatan
Indonesia) dan PTSP (Pelayanan Terpadu
Satu Pintu) Kabupaten/Kota.

Dalam menjadi tenaga penyehat
tradisional komplementer harus
melalui serangkaian pendidikan untuk
memperoleh pengakuan sebagai
penyehat vyang berkompetensi di
Pendidikan

tradisional dapat ditempuh melalui

bidangnya. kesehatan

jenjang pendidikan tinggi di Indonesia
seperti DIIl Poltekes Surakarta, DIl

Pengobat Tradisional Unair, DIV Pengobat
Tradisional Unair, D IV Akupunktur
Universitas Katolik Darma Cendika,
S1 Yoga dan Kesehatan UHN, serta S1
Ayurweda UNHI.

Besar harapannya, dapat memunculkan
Griya Sehat di seluruh Indonesia. Dimana
GriyaSehatmerupakanfasilitaskesehatan
tradisional yang menyelenggarakan
perawatan atau pengobatan tradisional
dan  komplementer oleh  Tenaga
Kesehatan Tradisional. Griya Sehat
menyelenggarakan pelayanan kesehatan
perorangan yang bersifat pencegahan
penyakit, peningkatan  kesehatan,
penyembuhan, dan pemulihan kesehatan
serta bersifat peningkatan kualitas
hidup. Sehingga dapat memperkaya dan
memudahkan masyarakat untuk memilih

pelayanan kesehatannya.

C. Pelayanan Kesehatan Tradisional
Integrasi
Pelayanan kesehatan tradisional
integrasi dapat dilakukan di fasilitas
pelayanan kesehatan seperti di rumah
sakit dan puskesmas. Dilaksanakan
berdasarkan standar profesi, standar
pelayanan kesehatan, serta standar
prosedur

tim kesehatan tradisional integrasi di

operasional. Ketenagaan
puskesmas minimal terdiri dari dokter
yang memahami konsep integratif
sebagai koordinator (case manager)
dan Nakestrad (dalam hal ini belum
tersedia, dapat digantikan Nakestrad
vokasi). Sedangkan ketenagaan tim

USADHA GOCARA: KEBIJAKAN PENGEMBANGAN USADHA

81



USADHA SIDDHI

82

kesehatan tradisional integrasi di
rumah sakit minimal terdiri dari Dokter
Penanggung Jawab Pelayanan (DPJP),
dokter yang memahami konsep integratif
sebagai koordinator (case manager) dan
Nakestrad (dalam hal ini belum tersedia,
dapat digantikan Nakestrad vokasi).

Modalitas kesehatan
tradisional yang dapat diintegrasikan

pelayanan
seperti akupresur, akupunktur,
hipnoterai, OHT dan fitofarmaka dan
pijat baduta. Dimana modalitas tersebut
efektif untuk pereda nyeri, pasca stroke,
insomnia, anxietas, gangguan bipolar,
depresi, gangguan tidur, berhenti

merokok, kekakuan sendi, food disorder,
skizofrenia remisi, dan mendukung
tumbuh kembang anak. Alur pelayanan
di fasilitas pelayanan kesehatan adalah
diawali dengan pendaftaran (berdasarkan
alur pelayanan kesehatan konvensional),
dilanjutkan dengan pemeriksaan
dan diagnosis oleh dokter, dokter
memberi informasi tentang yankestrad.
Selanjutnya pasien berhak memilih,
apakah setuju mengenai tindakan
selanjutnya ataupun menolak. Pasien
yang setuju akan mendapat pengobatan
oleh tim yankestrad integrasi, sedangkan
pasien yang menolak akan dilanjutkan ke

pengobatan konvensional.




Dukungan regulasi pemanfataan obat
tradisional tersebut di dalam tabel
dibawah.
Peluang  pengembangan  pelayanan
kesehatan tradisional adalah dibukanya
medical tourism yang diselenggarakan
pelayanan kesehatan tradisional integrasi
di rumah sakit dan wellness tourism yang
dikembangkan oleh Griya Sehat atau
pelayanan kesehatan tradisional empiris
sesuai kearifan lokal di Panti Sehat.
Dengan adanya medical dan wellness
tourism ini akan mendukung pariwisata

kesehatan melalui pelayanan kesehatan
tradisional sesuai kearifan lokal genius
daerah.

masing-masing Sehingga

akan  meningkatkan  perekonomian
masyarakat sekitar, dan masyarakat pun
akan mendapatkan manfaat dengan
adanya pengembangan wisata kesehatan

tersebut.

Dalam setiap proses terdapat beberapa
tantangan yang menghadang, seperti
masih  terbatasnya  pengembangan
program pelayanan kesehatan tradisional

untuk mendukung prioritas nasional,

e T ==

PERMENKES No. 71 Tahun 2013 tentang
Pelayanan Kesehatan Pada Jaminan Kesehatan
Nasional (Pasal 24 Ayat 2)

Dalam hal obat yang dibutuhkan sesuai indikasi
medis pada Fasilitas Kesehatan rujukan tingkat
lanjutan tidak tercantum dalam Formularium
Nasional, dapat digunakan obat lain
berdasarkan persetujuan Komite Medik dan
kepala/direktur rumah sakit.

PERMENKES Nomor 21 Tahun 2016 tentang
Penggunaan Dana Kapitasi JKN untuk Jasa
Pelayanan Kesehatan dan Dukungan Biaya
Operasional Pada FKTP Milik Pemerintah
Daerah (Pasal 5 Ayat 6)

Dalam hal obat dan bahan medis habis pakai
yang dibutuhkan tidak tercantum dalam
formularium nasional sebagaimana dimaksud
pada ayat (5), dapat menggunakan obat

lain termasuk obat tradisional, obat herbal
terstandar dan fitofarmaka secara terbatas,
dengan persetujuan Kepala Dinas Kesehatan
Kabupaten/Kota

PERMENKES Nomor 3 Tahun 2022 tentang
Petunjuk Operasional Penggunaan Dana
Alokasi Khusus Fisik Bidang Kesehatan Tahun
Anggaran 2022

Pemilihan jenis obat dan vaksin mengacu pada
Daftar Obat Essensial Nasional dan FORNAS
sedangkan BMHP (Bahan Medis Habis

Pakai) mengacu pada Daftar Alat Kesehatan
Non Elektromedik pada Kompendium Alat
Kesehatan serta pedoman teknis yang
ditetapkan melalui Peraturan/Keputusan
Menteri Kesehatan. Dalam hal obat dan BMHP
yang dibutuhkan tidak tercantum dalam
acuan tersebut di atas, dapat digunakan obat
dan BMHP lain termasuk obat tradisional
(fitofarmaka dan obat herbal terstandar) secara
terbatas sesuai indikasi medis dan pelayanan
kesehatan dengan persetujuan Kepala Dinas
Kesehatan Kabupaten/Kota

USADHA GOCARA: KEBIJAKAN PENGEMBANGAN USADHA

83



USADHA SIDDHI

84

perlu penguatan pengawasan pelayanan
kesehatan tradisional untuk perlindungan
masyarakat, ketersediaan SDM yang
belum memenuhi, dukungan komitmen
pimpinan dan pembiayaan kesehatan,
peningkatan pemberdayaan masyakarat
yang belum opptimal, fungsi manajemen
kesehatan yang belum efektif, serta
belum terpadunya sistem informasi.

Harapan kedepannya pelayanan
kesehatan tradisional semakin dikenal
luas dan dipercaya oleh masyarakat
Indonesia maupun dunia internasional,
didukung dengan pembiayaan pelayanan
kesehatan  tradisional ditanggung
BPJS, semakin banyak pelatihan
untuk meningkatkan dan menambah
kompetensi  dalam meningkatkan
mutu pelayanan kesehatan tradisional
(yankestrad), serta semakin banyak
penelitian mengenai obat-obatan dan
pelayanan kesehatan tradisional. Dimana
dengan  perkembangan  pelayanan
kesehatan tradisional yang semakin
berkembang, tentu membawa dampak
positif seperti ikut melestarikan budaya
leluhur dengan memperkenalkan
pelayanan kesehatan tradisional kepada
masyarakat luas, menjadi daya tarik
pasien dalam pemilihan terapi untuk

penanganan keluhan kesehatannya,

menyelenggarakan pelayanan kesehatan
yang aman dan bermanfaat sesuai
kebutuhan masyarakat, serta mengurangi
hari rawat (LOS)/mempercepat

penyembuhan.

Dapat disimpulkan bahwa masyarakat
saat ini diberikan kesempatan yang
seluas-luasnya untuk mengembangkan,
meningkatkan dan menggunakan

pelayanan kesehatan tradisional
yang dapat dipertanggungjawabkan
manfaat dan keamanannya. Pemerintah
mengatur, mengawasi, dan membina
terkait pelayanan kesehatan tradisional
didasarkan pada keamanan, kepentingan
dan perlindungan masyarakat.
Mendorong pengembangan kesehatan
tradisional dengan kolaborasi antara
pemerintah atau swasta, dunia usaha,
termasuk dengan akademisi terutama
melalui  riset/penelitian.  Diperlukan
komitmen dari manajemen fasilitas
pelayanan kesehatan (fasyankes) untuk
mengembangkan  yankestrad.  Serta
adanya kerjasama konkret dengan
tenaga kesehatan lainnya dan diperlukan
sosialisasi kepada masyarakat bahwa
fasilitas kesehatan di Indonesia mampu
menyelenggarakan yankestrad yang
aman, bermutu, efektif dan sesuai

dengan standart.



Kebijakan Pelayanan Kesehatan Tradisional
di Bali

(Oleh Kepala Dinas Kesehatan Provinsi Bali:
Dr. dr. | Nyoman Gede Anom, M.Kes)

Kebijakan pelayanan kesehatan
tradisional di Bali tertuang pada misi
pembangunan daerah Bali bidang
kesehatan  yakni  mengembangkan
pelayanan kesehatan masyarakat yang
terjangkau, merata, adil, dan berkualitas
serta didukung pengembangan sistem
dan data base riwayat kesehatan
Krama Bali  berbasis kecamatan.
Adapun  kebijakan-kebijakan  dalam
kepemimpinan Gubernur Bali Bapak |

Wayan Koster yakni Peraturan Daerah

Provinsi Bali No. 6 Tahun 2020 tentang
Penyelenggaraan Kesehatan. Dimana
pada pasal 62 ayat 1 menyebutkan bahwa
penyelenggaraan Pelayanan Kesehatan
Tradisional Bali diselenggarakan pada
Faskes (fasilitas kesehatan) dengan
memanfaatkan potensi pengobatan
lokal berbasis budaya Bali. Diterangkan
lebih lanjut dalam ayat 2, menyatakan
bahwa Penyelenggaraan  Pelayanan
Kesehatan Tradisional Bali dilaksanakan
secara terintegrasi dilakukan oleh Tenaga

USADHA GOCARA: KEBIJAKAN PENGEMBANGAN USADHA

85



USADHA SIDDHI

86

Kesehatan Tradisional dan Tenaga
Kesehatan lain untuk pengobatan/
perawatan pasien.

Selanjutnya  dikeluarkan  kebijakan
Peraturan Gubernur Bali Nomor 55 Tahun
2019 tentang Pelayanan Kesehatan
Tradisional Bali. Dimana dijelaskan
bahwa pada pasal 14, jenis pelayanan
kesehatan tradisional Bali meliputi
pelayanan kesehatan tradisional Bali
empiris, pelayanan kesehatan tradisional
Bali komplementer, dan pelayanan
kesehatan tradisional Bali integrasi.
Dimana pelayanan kesehatan tradisional
Bali empiris dilakukan oleh seorang
Pengusadha (penyehat tradisional Bali/
Usadha Bali) yang wajib memiliki STPT
(Surat Terdaftar Penyehat Tradisional).
Pengusadha dalam memberikan
pelayanan kesehatan tradisional Bali
empiris dalam rangka upaya promotif
dan preventif harus sesuai dengan
pendekatan akar budaya Bali. Dengan
adanya bahwa penyehat tradisional harus
memiliki STPT, maka dibentuk Asosiasi
Pengusadha Bali yakni Gotra Pengusadha
Bali sebagai pemberi Rekomendasi STPT
Provinsi Bali (Surat Pemberitahuan dari
Dirjen Yankes Kemenkes Rl No. YT.01.02/
IV/4615/2021) tanggal 30 Desember 2021

Beberapa kegiatan pasca diterbitkannya
Peraturan Gubernur Bali Nomor 55 Tahun
2019 tentang Pelayanan Kesehatan
Tradisional Bali adalah sebagai berikut.

a. Melaksanakan pelatihan akupresur
dan asuhan mandiri bagi tenaga
kesehatan di puskesmas

b. Sosialisasi Griya Sehat kepada kepala
puskesmas se-Provinsi Bali

c. Pengembangan P4TO (Pusat
Pengolaha Pasca Panen Tanaman
Obat) yang terletak di Kabupaten
Tabanan (Desa Baruriti), Kabupaten
Karangasem (Desa Rendang),

Kabupaten Bangli (Desa Pengotan).

Kegiatan ini merupakan salah satu

upaya yang dilakukan Kementrian

Kesehatan untuk mendukung
kemudahan bahan baku obat
tradisional yang terjamin muty,
khasiat dan keamanannya, serta
menjadikan obat tradisional sebagai
komoditi unggul yang memiliki multi
manfaat.

d. Melakukan pembinaan pelayanan
kesehatan tradisional empiris kepada
penyehat tradisional

e. Melakukan advokasi kepada
Kemenkes RI terkait pelayanan
kesehatan tradisional empiris di
Provinsi Bali

f. Melakukan

KemenkesRlterkaittenaga kesehatan

advokasi kepada

yang terlatih kesehatan tradisional

Regulasi terkait pelayanan wellness di
Rumah Sakit sesuai Surat Edaran Dirjen
Yankes Kemenkes Rl No. HK.02.02/
IV/0238/2020 tanggal 30 Januari 2020
tentang Penyelenggaraan Pelayanan



Kesehatan Tradisional untuk Kebugaran
(Wellness) bagi Pasien, Pengunjung dan
SDM di Rumah Sakit. Bahwa pelayanan
kesehatan tradisional di rumah sakit
dilaksanakan dalam bentuk: (1) Pelayanan
kesehatan tradisional integrasi sebagai
bentuk pelayanan kesehatan yang
mengkombinasikan pelayanan kesehatan
konvensional dengan pelayanan
kesehatan tradisional komplementer;
(2) Pelayanan kesehatan tradisional
untuk kebugaran (Wellness) bagi pasien,
pengunjung dan SDM di Rumah Sakit

Dengan adanya kebijakan-kebijakan di
ProvinsiBalitersebut, beberapapelayanan
kesehatan tradisional integrasi di rumah
sakit seperti akupunktur, akupresur,
prana, herbal, hipnoterapi telah tersedia
pelayanannya di beberapa rumah sakit
pemerintah di seluruh Provinsi Bali. Juga
telah berdirinya Griya Sehat Bali Dwipa
Usadha di UPTD Kesehatan Tradisional
yang merupakan satu-satunya Griya
Sehat di Bali yang mengembangkan
pengobatan tradisional.

Dalam menjalankan kebijakan, kendala
penyelenggaraan pelayanan kesehatan
tradisional di Provinsi Bali adalah sebagai
berikut.

1. Penyelenggaraan pelayanan
kesehatan tradisional integrasi di
puskesmas belum maksimal karena
pembiayaan pelayanan kesehatan
tradisional belum ditanggung BPJS
Kesehatan.

2. Penyelenggaraan pelayanan
kesehatan tradisional integrasi di
rumah sakit belum maksimal karena
keterbatasan SDM (Tenaga Kesehatan
Tradisional)

3. Branding/merk untuk produk
Kesehatan Tradisional melalui

pemanfaatan TOGA masih terbatas

Dalam upaya mengangkat eksistensi
Usadha Bali sebagai sistem pengobatan
tradisional Bali diperlukan semangat,
komitmen, dan dukungan dari seluruh
pihak dalam hal pengkajian secara ilmiah
(clinical pathway) mengenai usadha Bali,
kodefikasi terkait literatur usadha Bali,
adanya laboratorium dan pusat studi
usadha Bali, serta re-branding usadha
Bali sebagai sistem pengobatan khas
Bali yang berkembang sesuai zaman,
serta dapat diterima oleh seluruh lapisan
masyarakat. Dalam pelayanan kesehatan
juga diperlukan pelayanan komperhensif
antara dokter, hattra (penyehat), dan
nakestrad (tenaga kesehatan tradisional)
dalam menjalankan fungsinya masing-
masing dan mau bekerja sama untuk
peningkatan kualitas kesehatan di
masyarakat secara nasional. Serta
tidak  kalah
kedepannya pengobatan tradisional

pentingnya,  harapan
dapat di tanggung oleh BPJS, sehingga
masyarakat Bali nanti dapat memilih
pelayanan kesehatannya sesuai

keyakinan dan kepercayaan.

USADHA GOCARA: KEBIJAKAN PENGEMBANGAN USADHA

87






PENGUATAN EKOSISTEM
PENGEMBANGAN USADHA



USADHA SIDDHI

90

PENGUATAN
EKOSISTEM
PENGEMBANGAN
USADHA

Indonesia kaya akan Sumber Daya Alam. Setidaknya
terdapat 9600 spesices tanaman yang berpotensi sebagai

bahan baku obat






USADHA SIDDHI

92

Penguatan Penelitian dan Pengembangan
Tanaman Obat dan Obat Tradisional
(Oleh Ketua Dewan Kehormatan Gotra Pangusadha Bali :
Dr. dr. Ketut Suparna, Sp.B, Subsp.Onk(K)., M.Si.)

Pengobatantradisional di Indonesia sangat
berkembang, sesuai adat dan istiadat
masyarakat yang mendasari pengobatan
tersebut. Salah satunya diBali yang dikenal
dengan Usadha Bali. Pengobatan Usadha
Bali merupakan suatu sistem pengobatan
yang merupakan warisan leluhur atau
nenek moyang di Bali, yang belum diakui
secara ilmiah walaupun dalam praktiknya
sudah secara ilmiah. Perlu adanya peran
serta penekun Usadha Bali, lembaga
pendidikan tinggi, pemerintah untuk
mengeksiskan kembali kearifan budaya
luhur Bali. Salah satu pengobatan Usadha
Bali adalah penggunaan tanaman-
tanaman obat yang tercantum dalam
lontar Taru Pramana.

Dimana Indonesia memiliki keragaman
hayati yakni kurang lebih 9600 spesies
yang berpotensi memiliki khasiat sebagai
bahan obat. Data riset pada tahun 2017,
terdapat kurang lebih 32.000 ramuan
pengobatan tradisional, 2.800 spesies
tanaman yang teridentifikasi sebagai
bahan obat tradisional. Namun hal
tersebut perlu ditingkatkan kembali,
mengingat masih  banyak potensi
tanaman yang dapat dijadikan sebagai
bahan baku obat tradisional.

Dari banyaknya ramuan obat tradisional,
khususnya yang berkaitan dengan budaya
di masyarakat yang menggunakan
bahan-bahan alami sebagai pengobatan
secara empiris (turun-temurun).
Diperlukan adanya pengilmiahan atau
santifikasi terhadap obat-obat empiris
tersebut untuk memberikan rasa aman,
nyaman, dan meningkatkan kepercayaan
masyarakat terhadap obat tradisional.
Dengan adanya santifikasi tersebut,
dapat meingkatkan kualitas obat
tradisional, tervalidasi secara ilmiah,
serta berdaya saing tinggi dengan obat-
obat konvensional.

Pemerintah  melalui  Undang-Undang
No. 36 Tahun 2009 tentang Kesehatan,
mendukung adanya pelayanan kesehatan
tradisional dalam fasilitas pelayanan
kesehatan di Indonesia. Dimana dalam
pelaksanaannya terdapat tenaga
(Nakestrad)

yang menjalaninya. Tenaga kesehatan

kesehatan  tradisional
tradisional adalah setiap orang yang
mengabdikan  diri  dalam  bidang
kesehatan tradisional serta memiliki
pengetahuan danfatau keterampilan
melalui pendidikan di bidang kesehatan
tradisional yang untuk jenis tertentu



memerlukan

kewenangan untuk
melakukan upaya kesehatan tradisional
(Permenkes No.15 Tahun 2018).

Peran Sumber Daya Manusia (SDM)
dalam penguatan dan pemanfaatan
Usadha Bali, yakni: SDM memastikan
penggunaan Usadha Bali dengan tepat
melalui edukasi ke masyarakat dan
distribusi, SDM memiliki peran penting
dalam edukasi tentang Usadha Bali
kepada masyarakat, termasuk manfaat
dan cara penggunaannya, serta SDM juga
berperan dalam strategi promosi Usadha
Bali untuk meningkatkan pengetahuan
dan penggunaan di masyarakat.

Sistem pengobatan tradisional maupun
konvensional, idealnya memiliki standar-
standar tertentu untuk menjamin
kualitas dari pelayanan yang diberikan
kepada masyarakat. Standar tatalaksana
pelayanan kesehatan tradisional adalah:

1. Pendekatan holistik dengan menelaah
semua dimensi termasuk fisik,
spiritual, sosial dan budaya pasien.

2. Hubungan dan komunikasi efektif
antara tenaga kesehatan tradisional
dengan pasien

3. Diberikan secara rasional

4. Harus berdasarkan persetujuan pasien
(Informed Consent)

5. Menggunakan pendekatan alamiah

6. Pemberian terapi bersifat individual.

PENGUATAN EKOSISTEM PENGEMBANGAN USADHA

93



USADHA SIDDHI

94

Tantangan dalam pengoptimalan Sumber
Daya Manusia dalam pengembangan
pengobatan Usadha Bali adalah (1)
Minimnya institusi pendidikan resmi
Kestrad (Kesehatan Tradisional),
(2) Minimnya masyarakat tentang
kesehatan tradisional, dan (3) Kurang
penelitian, publikasi jurnal mengenai
kesehatan tradisional yang relevan.
Sumber daya manusia mengenai
pengobatan tradisional Bali perlu
dioptimalkan untuk mempertahankan
warisan budaya secara turun-temurun
agar tidak punah, dapat meningkatkan
perekonomian lokal masyarakat
setempat, adanya peningkatan akses
kesehatan yang dapat dijangkau oleh
seluruh lapisan masyarakat dengan
layanan yang terstandar, serta adanya
pengakuan global bahwa Bali memiliki
destinasi wisata kesehatan yang berakar

adat dan kebudayaan Bali.

Strategi pengoptimalan SDM dapat
dilakukan dengan mengadakan
peningkatkan pengetahuan dan
keterampilan SDM melalui pendidikan
dan pelatihan yang berkelanjutan,
mendorong adanya usaha penelitian dan
inovasi dalam Pengobatan tradisional,
membina dan mengembangkan
industri pengobatan tradisional
yang berkelanjutan dan berorientasi
global, meningkatkan kesadaran dan
pemahaman

masyarakat ~ tentang

pengobatan tradisional melalui

kampanye edukasi dan promosi.



Penguatan Riset dan Inovasi Tanaman Obat dan
Obat Tradisional

(Oleh Chairman of Research Organization for Health — BRIN :
Prof. Dr. Ni Luh Putu Indi Dharmayanti, M.Si.)

Penelitian dan pengembangan penelitian
tanaman perlu digencarkan oleh para
pelaku obat tradisiona, serta dapat
menjalin bekerja sama dengan BRIN
(Badan Riset dan Inovasi Nasional).
Dimana dalam struktur organisasi BRIN
terdapat Organisasi Riset Kesehatan,
salah satunya membidangi Pusat Riset
Bahan Baku Obat dan Obat Tradisional.

Pusat Riset Bahan Baku Obat dan Obat

Tradisional ~ cenderung  memusatkan

perhatian pada pengobatan tradisional,
dimana pengobatan tradisional yang
terdapat di Indonesia masih sangat
minim mengenai kajian-kajian ilmiahnya.
Organisasi ini sebagaimana dimaksud
dalam Pasal 7 huruf d peraturan BRIN No. 13
Tahun 2022 memiliki fungsi sebagai berikut.
a. Pelaksanaan tugas teknis penelitian,

pengembangan,  pengkajian, dan
penerapan, serta invensi dan inovasi
di bidang bahan baku obat dan obat
tradisional;

PENGUATAN EKOSISTEM PENGEMBANGAN USADHA

95



USADHA SIDDHI

96

b. Penyiapan bahan rekomendasi ilmiah
atau tanggapan ilmiah di bidang
bahan baku obat dan obat tradisional;

c. Pemberian bimbingan teknis dan
supervisi di bidang bahan baku obat
dan obat tradisional;

d. Pelaksanaan kerja sama di bidang
bahan baku obat dan obat tradisional;
dan

e. Pemantauan, evaluasi, dan pelaporan
di bidang bahan baku obat dan obat
tradisional

Latar belakang terbentuknya pusat riset
bahan baku obat dan obat tradisional
adalah ketergantungan Indoensia
mengenai bahan baku obat dari impor
sangat tinggi, yakni lebih dari go% baik
bahan aktif maupun eksipien. Dari hal
tersebut, Presiden pun mengeluarkan
Inpres No. o6 Tahun 2016 mengenai
percepatan  pembangunan  industri
farmasi dan alat kesehatan. Indonesia
kaya akan tanaman obat, pengetahuan
tradisional dan kearifan lokal yang terkait
menjaga kesehatan dan kebugaran,
namun potensinya belum dikembangkan
dengan baik dan maksimal. Hal tersebut
didukung pula dari kecenderungan
masyarakat global yang kembali
menggunakan  produk-produk  dari

alam  untuk  menjaga  kesehatan,
kebugaran, dan kecantikan. Sehingga
menjadi peluang besar bagi pengobatan
tradisional  maupun  produk-produk
herbal. Dari berbagai jenis tanaman obat
dan formula tradisional setelah terbukti

secara saintifik, dapat digunakan untuk

menjaga kesehatan dan pengobatan.
Namun harga bahan baku lokal sangat
mahal, menjadikan tidak kompetitif
dengan negara pesaing mengakibatkan
Indonesia mengimpor bahan baku herbal
dari negara lain.

Adapun sasaran utama riset dan
inovasi obat tradisional (goals) adalah
pengembangan obat tradisional
dengan data dukung ilmiah terkait
safety dan efficacy. Secara lebih rinci,
riset dan inovasi obat tradisional serta
pengembangan kawasan riset tanaman

obat adalah sebagai berikut.

Riset eksplorasi potensi tanaman obat

Indonesia :

a. Koleksi, identifikasi, domestikasi,
ekstraksi dan skrining aktivitas

b. Riset dan inovasi otentikasi bahan
baku herbal

c. Pengembangan database tanaman
obat Indonesia

d. Riset pengembangan benih/bibit
unggul tanaman obat

e. Riset paska panen tanaman obat
(pengeringan simplisia)

f. Riset pengembangan aplikasi machine
learning untuk penelurusan kandidat
senyawa obat dari tanaman obat
Indonesia

Riset dan inovasi sediaan herbal :

a. Riset isolasi dan identifikasi senyawa
marker

b. Riset dan inovasi pengembangan
ekstrak terstandar



c. Riset dan inovasi pengembangan
formula obat herbal terstandar
(termasuk uji praklinik)

d. Riset dan Inovasi pengembangan

formula sediaan fitofarmaka
(termasuk uji klinik)

Riset Etnofarmakologi:

a. Eksplorasi pengetahuan local

etnomedisine melalui survey dan
penggalian pusaka nusantara berbasis
manuscript kuno.

b. Screening  aktivitas  farmakologi
ramuan tradisional dengan indikasi
penyakit tidak menular dan menular.

c. Autentikasi tumbuhan obat hasil
ekpslorasi  etnomedisine  berbasis

morfologi dan molekul.

Produk alami adalah segala sesuatu
yang diproduksi oleh kehidupan, dan
termasuk bahan biotik, bahan berbasis
bio, cairan tubuh, dan bahan alami
lainnya yang pernah ditemukan dalam
organisme hidup. Dalam produk alami
terdapat dua metabolit, yakni metabolit
primer (penting untuk pertumbuhan dan
reproduksi organisme) dan metabolit
sekunder (cenderung tidak penting untuk
pertumbuhan dan reproduksi organisme
& beberapa metabolit memiliki aktivitas
obat). Produk alami telah digunakan
dalam pengobatan tradisional dan
modern untuk mengobati penyakit
karena mereka diyakini memiliki aktivitas
farmakologis atau biologis. Dimana
produk alami dapat berasal dari racun
atau toksin serangga (kalajengking),

organisme laut, tanaman herbal, maupun
mikroba.

Obat Tradisional di Indonesia sebagian
besar berasal dari jamu yang belum
melalui uji pra-klinik maupun uji klinik,
tahapan jamu hanya baru bersifat
empiris (turun-temurun). BRIN melalui
pusat riset bahan baku obat dan obat
tradisional membantu para UMKM obat
tradisional, maupun pihak-pihak terkait
untuk saling bersinergi dalam pemajuan
obat tradisional di Indonesia. Tantangan
obat herbal tradisional di Indonesia
sangat banyak, seperti proses pasca
panen yang belum ada standarisasi,
variasi bahan biologis yang sangat
beragam, senyawa bioaktif yang tidak
diketahui, kompleksitas dalam komposisi
dan penggunaannya, proses ekstraksi,
variabilitas kandungan kimia, metode
analisis dan pencatatan standar, serta
adanya kemungkinan kontaminasi.

Produk alami adalah segala
sesuatu yang diproduksi oleh
kehidupan, dan termasuk
bahan biotik, bahan berbasis
bio, cairan tubuh, dan bahan
alami lainnya yang pernah
ditemukan dalam organisme
hidup.

PENGUATAN EKOSISTEM PENGEMBANGAN USADHA

97



USADHA SIDDHI

98

v kg E v g 1N
ariga®@ .

: iii i; 1l

United  Nations
(UNEP),
menyatakan bahwa Indonesia merupakan

Berdasarkan data
Environment Programme
peringkat ke-empat Mega Biodiverse

Countries di dunia serta peringkat

pertama keanekaragaman ikan dan
kekayaan lautnya. Namun sampai saat
ini, Indonesia belum mampu mengangkat
berbagai macam produk herbal ini ke
kancah dunia. Hal tersebut terjadi karena
adanya beberapa hambatan, seperti:
a. Penelitian dan perkembangan Obat
Herbal

rancangan induk (grand design) dan

masih belum mempunyai

petajalanyangjelassertamenyeluruh.

E.'-. S [ R e e B L I‘:}

b.

adh

¥

v

Grand design menjadi sangat penting untuk
memastikan arah dan fokus penelitian
bahan alam untuk penemuan obat-obatan,
agar sumber daya yang tersedia dapat
dimanfaatkan secara optimal.

Belum terbentuknya lembaga khusus
yang berskala nasional sebagai lembaga
pengatur (regulatory body) atau pusat
nasional (national center) dengan nama
tertentu (contoh: Pusat Nasional Obat
Bahan Alam).

Lembaga akan menentukan berbagai
kebijakan fokus

seperti penetapan

unggulan, pendanaan, pemanfaatan
fasilitas bersama, kolaborasi penelitian

dan hal-hal terkait lainnya.



Adapun sinergi membentuk dalam 3. Peningkatan publikasi ilmiah

penyusunan Grand Design adalah: Penelitian bahan alam khususnya

1. Peningkatan efisiensi sumber daya untuk penemuan obat-obatan

Bermanfaat mengurangi terjadinya
tumpang tindih dan pengulangan
kegiatan  penelitian.  Membantu
menangani masalah keterbatasan
pendanaan, sumber daya manusia
dan sarana dan prasarana penelitian.

. Peningkatan eksplorasi ilmiah
Kegiatan eksplorasi ilmiah dapat
lebih ditingkatkan dan lebih terarah,
sinergis dan  berkesinambungan.
Peningkatan eksplorasi ilmiah jumlah
target dan lvaran yang ingin diperoleh
dapat ditingkatkan dan dapat tercapai
dengan lebih baik dalam kurun
waktu tertentu yang lebih terukur.
Dimana terdata sebanyak 5o.000
spesies tanaman ada di Indonesia
dan sebanyak 30.000 tanaman
merupakan  tanaman endemik
Indonesia. Namun baru sebanyak
7500 tanaman yang diyakini memiliki
potensi bahan obat dan atau pernah
digunakan oleh masyarakat dalam
praktik pengobatan tradisional. Tidak
ada data pasti jumlah yang telah
dieksplorasi (penelitian ilmiah; uji in
vitro maupun in vivo pada hewan uji
atau manusia (fitofarmaka)). Seiring
dengan kemajuan ilmu pengetahuan
dan teknologi dalam bidang analisis
senyawa aktif, perlu dilakukan
profiling senyawa aktif (metabolite
profiling) yang terdapat dalam bahan
alam tertentu.

sudah sejak lama menjadi daya
tarik tersendiri bagi para peneliti
mancanegara. Dapat  digunakan
untuk peningkatan posisi tawar dalam
kegiatan-kegiatan ilmiah bersama.
Serta kolaborasi dapat meningkatkan
publikasi ilmiah baik dari segi
kuantitas maupun kualitas.

. Meningkatnya jumlah dan jenis

bahan obat

Dihasilkan produk turunan berupa
sediaan fisik bahan alam, baik berupa
ekstrak, fraksi maupun senyawa
yang potensial dalam jumlah yang
sangat besar. Sediaan tersebut dapat
digunakan untuk tahap lanjutan
penelitian atau bahkan pada tahap
komersialisasi produk.

. Naturalproducts library dan platform

basis data

Produk atau bahan pada jumlah yang
besar dapat disimpan dalam bentuk
koleksi bahan alam yang sering
disebut sebagai natural products
library atau bisa juga disebut sebagai
perpustakaan atau bank bahan alam.
Dapat dimanfaatkan untuk berbagai
kegiatan lanjutan dan kerjasama
dengan berbagai pihak baik di dalam
negeri maupun internasional baik
dari kalangan perguruan tinggi,
pemerintah maupun swasta.

PENGUATAN EKOSISTEM PENGEMBANGAN USADHA

929



USADHA SIDDHI

100

Kekayaan alamyangmelimpah, ditambah

lagi dengan banyaknya kegiatan
eksplorasi ilmiah yang dilakukan perlu
dikelola dengan baik termasuk dalam
hal pengelolaan dan pengolahan data.
Semua kegiatan harus dapat diketahui
oleh khalayak dari berbagai kalangan

untuk berbagai keperluan.

Harapan kedepannya adanya penguatan
riset dan inovasi tanaman obat dan obat
tradisional dalam pemajuan pengobatan
tradisional di Indonesia. Badan Riset dan
Inovasi Nasional memerlukan kerjasama
triple helix dengan universitas-universitas
serta industri obat tradisional dalam

pengembangan  dan  pengilmiahan

tanaman obat maupun obat tradisional.
Sehingga Indonesia memiliki data base
atau grand design (rancangan induk)
dalam upaya pengembangan pengobatan
tradisional secara nasional. Dengan
motto Membangun Kejayaan Baru Jalur
Rempah Indonesia  dapat memberi
peluang dan semangat terhadap UMKM
obat tradisional, kosmetik herbal,
maupun pangan sehat untuk mendorong
dan berusaha mengkaji secara ilmiah
mengenai bahan-bahan baku alami yang
digunakan pada produknya.

Beberapa hasil riset dan inovasi sediaan
herbal oleh pusat riset bahan baku obat
dan obat tradisional adalah:

Hasil riset dan inovasi Keterangan

Pengembangan Obat Herbal Terstandar | Secara empirik, buah mengkudu telah digunakan
(OHT) dan Kandidat Fitofarmaka untuk | sebagai penurun tekanan darah. Dimana jumlah

Pengobatan Hipertensi dari Ekstrak
Buah Mengkudu (Morinda citrifolia L.)

penderita hipertensi prevalesni meningkat setiap
tahunnya. Produk yang tersedia baru sebatas jamu,
sehingga diperlukan kajian standarisasi mutu dan uji
efikasi untuk pengembangan lebih lanjutnya.

OHT Fitoestrogen "ESTROLIA”

Estrolia merupakan sediaan alami untuk
menyeimbangkan siklus hormonal wanita, mengobati
penyakit degeneratif, meningkatkan vitalitas dan
sebagai kosmetika alami. Keunggulan dari produk

ini adalah: Tanaman Obat Indonesia yang mudah
dibudidaya, proses ekstraksi terstandar, lolos uji
preklinik aktivitas estrogenik, antiosteoporosis dan
antikanker, lolos uji toksisitas akut (praktis tidak
toksik), lolos uji toksisitas jangka panjang, sediaan soft
capsul yang praktis & mudah dikonsumsi




Pengembangan Obat Herbal Terstandar | Studi pendahuluan menunjukkan Centella asiatica

(OHT) dan Kandidat Fitofarmaka
dari Ekstrak Daun Pegagan (Centella
asiatica) sebagai Hepatoprotektor

berpotensi untuk dikembangkan sebagai obat herbal
terstandar hepatoprotektor. Namun, diperlukan kajian
standarisasi mutu dan uji efikasi untuk pengembangan
OHT & Fitofarmaka.

Pemanfaatan Tanaman Lampeni
(Ardisia humilis Vahl) | Lampeni Hasil

Tujuan dan sasarannya adalah mengidentifikasi
senyawa aktif yang berperan untuk antiinflamasi

Domestikasi untuk Bahan Baku Herbal | dan antiacne dengan pendekatan metabolomik dan

Anti Inflamasi dan Anti Acne

pemanfaatan selanjutnya untuk bahan baku kosmetik

Riset dan pengembangan bahan baku
obat bersumber dari bahan alam melalui
eksplorasi senyawa aktif dari tanaman
dan mikroba maupun sintesis dan semi
sintesis. Sarana dan Prasarana Pusat Riset
Bahan Baku Obat dan Obat Tradisional

Laboratorium: Lab. Kimia (Serpong),
CPOTB (Serpong), Laptiap (Serpong).
Bioteknologi (Cibinong), Lab Terpadu
(Tawangmangu) Kebun Koleksi: Lampung
eks BPPT (20 Ha), Tawangmangu (1000
m), Serpong (eks BPPT).

PENGUATAN EKOSISTEM PENGEMBANGAN USADHA

101






BAB 6

PENGUATAN PRODUKSI DAN
PERIZINAN PENGOBATAN
TRADISIONAL



PENGUATAN
PRODUKSI DAN
PERIZINAN
PENGOBATAN
TRADISIONAL

Arsitektur kesehatan harus terus diperkuat untuk
meningkatkan kesiap-siagaan dan respon terhadap ancaman

situasi yang tidak terduga.






USADHA SIDDHI

106

Pengembangan dan Pemanfaatan Sediaan
Herbal untuk Memperkuat Ketahanan Kesehatan
Nasional
(Oleh Pusat Riset Bahan Baku Obat dan Obat Tradisional,
Organisasi Riset Kesehatan BRIN : DR. Sofa Fajriah)

Indonesia dengan luas wilayah kurang
lebih 7,81 juta km? dengan 273 juta
pendudukserta1.081etnis, menyebabkan
Indonesia memiliki  keanekaragaman
budaya. Salah satu kebudayaan adalah
sistem  pengobatan  tradisionalnya.
Jamu merupakan aset nasional yang
sangat potensial, merupakan warisan
budaya bangsa dan seharusnya sudah
dimanfaatkan ~ dan  dikembangkan

menjadi  komoditi  kesehatan  dan
ekonomi unggulan serta sebagai jati diri
bangsa. Sumber daya alam Indonesia
yang melimpah, sampai saat ini belum
termanfaatkan secara optimal untuk
mendukung  pengembangan  jamu

maupun obat tradisional lainnya.

Jamu merupakan hasil cipta, karya,
dan rasa bangsa Indonesia yang
melambangkan jati diri ke-Indonesiaan.
Dengan memanfaatkan sumber daya
alam, manusia dan lingkungan untuk
menjaga dan meningkatkan kesehatan
masyarakat, memperbaiki kualitas hidup,
serta mejunjung tinggi pilihan budaya
masyarakat dalam rangka melestarikan
warisan bangsa, memperkuat ketahanan

nasional dan mengembangkan

peradaban dunia.

Tantangan utama dari jamu adalah
filosofi dan body of knowledge mengenai
jamu vyang belum terbangun. Tarik/
ulur pemanfaatan dan pengembangan
jamu kedalam ranah pengobatan
konvensional tidak dapat terelakan.
Keragaman cara pandang, pemahaman,
dasar keilmuan, pengetahuan praktis,
kepentingan dan keunikan dari jamu
itu sendiri yang menyebabkan jamu
dianggap sepele bagi sebagian oknum
pengobatan konvensional. Pemanfaatan,
pengembangan dan pelestarian jamu
belum maksimal dilakukan oleh pihak
terkait, sehingga diperlukan kajian
komprehensif mengenai jamu.

Industri produk jamu terdiri dari beberapa
jenis, seperti Industri Obat Tradisional
(I0T), Usaha Kecil Obat Tradisional
(UKOT), Usaha Mikro Obat Tradisional
(UMQT), Usaha Jamu Racikan (UJR),
Usaha Jamu Gendong (UJG), Industri
Kosmetik Herbal, Industri Ekstrak Bahan
Alam (IEBA), dan Industri simplisia.



Dimana jenis-jenis industri produk

jamu ini berfungsi untuk meningkatkan
daya saing dan penguasaan pasar di
masyarakat.

Pandemi Covid-19 telah memberi
dampak luar biasa pada seluruh bidang
kehidupan masyarakat dunia, seperti
bidang kesehatan, sosial, ekonomi,
pendidikan,  perdagangan,
teknologi dan lainnya. Dimana salah satu

industri,

poinnya adalah memperkuat arsitektur
kesehatan baru (Restructuring the Global
Health Architecture), melalui beberapa
jalan seperti membangun ketahanan

sistem kesehatan global, menyelaraskan
standar protokol kesehatan global,
serta mengembangkan manufaktur dan
pengetahuan global untuk pencegahan,
kesiap-siagaan, respon terhadap pandemi.

Menteri Kesehatan sangat mendorong
dan fokus dalam pelayanan kesehatan
promotif preventif di tingkat posyandu,
agar terciptanya paradigma “sehat”.
Dimana pengobatan tradisional seperti
jamu sangat bermanfaat dalam upaya
meningkatkan dan mencegah seseorang
dari suatu keluhan penyakit.

PENGOBATAN TRADISIONAL

PENGUATAN PRODUKSI DAN PERIZINAN

107



USADHA SIDDHI

108

Desain pengembangan dan pemanfaatan
sediaan herbal berasal dari input
kearifan

seperti  warisan  budaya,

lokal, pengetahuan dan ramuan
tradisional, regulasi, industri. Dimana
input-input tersebut mengalami
suatu proses yang sedemikian rupa
seperti  penguatan sumber  daya,
promosifikonisasi, penguatan program
terintegrasi, penguatan studi, riset, dan
inovasi. Sehingga akan menghasilkan
terbangunnya pohon keilmuan dan
teknologi sediaan herbal, terbangunnya
industripemanfaatandan pengembangan
herbal yang kuat (hulu-hilir) serta
terbangunnya  budaya  penggunaan
sediaan herbal pada masyarakat dan

brand herbal Indonesia.

Adapun arah riset herbal dalam
Organisasi Riset (OR) BRIN adalah (1)
Riset untuk menggali dan membangun
filosofi dan body of knowledge herbal; (2)
Riset untuk meningkatkan daya saing
dan pertumbuhan industri herbal serta
riset untuk meningkatkan herbal dalam
pelayanan kesehatan; (3) Riset untuk
menumbuhkan dan memperkuat budaya
penggunaan herbal pada masyarakat;
serta (4) Riset untuk membangun Brand
Herbal Indonesia. Sehingga riset herbal
memiliki arah yang jelas.

Riset herbal dalam bentuk produk
diperlukan saintifikasi secara

komperhensif  sebagai pengetahuan

tradisional/empirik dalam bentuk jamu
yang dapat dilakukan uji praklinik
untuk menjadi Obat Herbal Terstandar
(OHT). Dan OHT melewati uji klinik akan
menjadi fitofarmaka. Yang menjadi point
penting adalah publikasi, invensi, inovasi,
kolaborasi, inkubasi dan komersialisasi
mengenai herbal-herbal yang digunakan
sebagai bahan obat.

Dalam upaya riset tersebut, teknologi
perlu dikembangkan dan diterapkan
untuk meningkatan daya saing produk
dan industri herbal nasional. Teknologi
yang perlu dikembangkan adalah sebagai
berikut.

e Teknologi budidaya tanaman obat
(pembibitan,
budidaya)

e Teknologi pengolahan paska panen

pengolahan  lahan,

tanaman obat (pengeringan,
penyimpanan)

e Teknologi produksi ekstrak terstandar
(proses  ekstraksi, karakterisasi/
standarisasi)

e Pengujian praklinik

e Teknologi formulasi sediaan dan
pengemasan

* Pengujian klinik

¢ Inkubasi teknologi

e Penerapan Teknologi Maju: Smart
Farming, Precission Farming, Artificial
Intelligence, Studi Seluler, Studi
Molekuler, Genetika, Teknologi Nano,

Lainnya



Mengawal Kemandirian Obat Herbal
(Oleh Guru Besar Bidang Kimia Farmasi- Fakultas MIPA
Universitas Udayana: Prof. Dr. rer.nat Drs. | Made Agus Gelgel
Wirasuta, Apt., M.Si)

Obat herbal merupakan bahan alami
yang memiliki khasiat untuk mengatasi
penyakit dan memelihara kesehatan. Obat
herbal sebenarnya telah memiliki aturan
tersendiri, sesuai dengan lokal genius yang
berlaku. Dengan kata lain, obat herbal
telah mengalami standarisasi mengenai
tata cara dan pengolahannya. Namun
standarisasi tersebut, hanya berlaku bagi
sebagian kelompok penyehat atau dalam
budaya-budaya masyarakat tertentu saja.
Sehingga diketahui secara umum, bahwa

terdapat berbagai regulasi mengenai
herbal di dunia maupun secara nasional di
Indonesia.

Kondisi pembangunan kesehatan saat
ini dapat dilihat dari bidang kefarmasian
dan alat kesehatan merupakan salah
satu aspek penting untuk mewujudkan
pelayanan kesehatan yang optimal
terutama pada masa pandemi Covid-19.
Saat ini Indonesia dihadapkan pada
masih tingginya impor bahan baku obat

PENGOBATAN TRADISIONAL

PENGUATAN PRODUKSI DAN PERIZINAN



USADHA SIDDHI

110

(90%) dan baru 13 industri bahan baku
obat di Indonesia yang mendapatkan
sertifikasi CPOB dengan 10 di antaranya
adalah bahan baku obat kimia. Di sektor
alat kesehatan, baru sejumlah 300 jenis
alat kesehatan yang diproduksi dalam
negeri dan 1.156 jenis masih belum
dapat diproduksi di Indonesia. Salah
satu kendala dalam kemandirian farmasi
dan alat kesehatan adalah anggaran
penelitian dan pengembangannya
yang masih rendah, yakni sekitar o,2%
GDP, angka ini masih lebih rendah dari
dibandingkan negara Amerika Serikat
yakni menganggarkan 2,8% dari GDP dan
Singapura yang menganggarkan 1,9%
dari GDP. Pelayanan kesehatan tradisional
perlu dimasukkan ke dalam anggaran
fasilitas kesehatan. Sehingga pasar atau
market telah disiapkan oleh negara, tentu
diimbangi dengan pelayanan kesehatan
tradisional harus  dibangun  secara
mandiri. Kemandirian sangat diperlukan
dalam menciptakan, memberdayakan,
membangkitkan serta melakukan
standarisasi pengobatan tradisional.

Adapun kekuatan membangun kesehatan
tradisional Indonesia adalah Sumber
Daya Alam (SDA) yang melimpah karena
merupakan negara tropis, perlu dilakukan
hilirisasi dan diindustrikan di dalam
negeri. Didukung pula kepercayaan
dunia Internasional yang mulai melirik
kesehatan tradisional. Sehingga produk
obat herbal/tradisional di Indonesia dapat
lebih berkembang dan memiliki nilai
tambah yang maksimal.

Dalam perkembanganya di Indonesia,
obat herbal yang tersebar dan paling
banyak diproduksi adalah berupa jamuy,
yaknidengan kurang lebih 12.000 produk.
Sedangkan Obat Herbal Terstandar
dan Fitofarmaka masih sedikit. Hal ini
disebabkan oleh uji praklinik maupun uji
klinik, disamping bahan baku dan proses
regulasi yang memakan biaya yang
mahal. Fitofarmaka perlu ditafsirkan
sebagai obat non tradisional berbahan
herbal. Harapan strategi ke depannya
bahwa fitofarmaka sebagai obat
herbal ethical (bukan obat tradisional)
akan mempercepat pemakaiannya di
fasilitas pelayanan kesehatan. Dimana
pendanaan fitofarmaka sangat potensial
dari pemerintah dan masyarakat.

Setiap orang menginginkan kehidupan
yang sehat, namun dalam kehidupan ini
penyakit selalu hidup berdampingan.
Antara sehat dan sakit terdapat suatu
ruang yang dapat diisi dengan obat-
obat herbal agar menghindarkan,
memulihkan, dan menjaga seseorang
dalam kondisi yang sehat. Di Bali,
seseorang yang sehat atau dalam upaya
preventif dan promotif disebut dengan
Usadhi (wellness). Sedangkan seseorang
yang mengalami penyakit yakni dalam
upaya kuratif dan rehabilitatif disebut
dengan Usadha.



Pada tahun 2020, pangsa pasar usadhi
(wellness) secara global ekonomi sebesar
$4.4 trillion. Produk herbal tentu harus
berkualitas, aman, dan efektif secara
empiris sebagai obat tradisional untuk
penanganan suatu keluhan penyakit.
Keunggulan herbal relatif aman saat
dikonsumsi dan tidak menimbulkan efek
samping yang berbahaya, harganya
terjangkau, merupakan pengejewantahan
dari tradisi yang ada, serta di dukung
dengan sumber daya alam melimpah
menyebabkan produk herbal menjadi
perhatian khusus bagi penyehat tradisional
maupun pihak lainnya. Produk wellness
perlu dikembangkan dengan kearifan
lokal yang ada di Bali, khususnya usadha
Bali. Suatu produk yang sudah beredar
diperlukan adanya inovasi mengenai
produk lain yang dapat mengungguli
produk yang sudah ada. Sehingga produk
inovasi dapat dilirik oleh pasar dan daya
saing akan lebih meningkat.

Karakteristik dari obat herbal
mengandung beberapa senyawa aktif
yang dapat dijadikan bahan baku obat.
Perlu penelitian lebih dalam terkait zat
aktif yang dapat mempengaruhi penyakit
tertentu, dan dapat dikaitkan dengan
kedokteran modern. Penguatan regulasi
Obat Alami Indonesia dalam membangun
kemandirian obat dan memastikan
segementasi market. Didukung dengan
adanya kolaborasi konkret dari pihak-
pihak terkait dalam pengembangan
kemandirian obat alam Indonesia, seperti
pendampingan BPOM serta kolaborasi
dari hulu hingga hilir produksi obat herbal.
Serta diperlukan adanya peningkatan
kemandirian penjaminan mutu obat alam
Indonesia seperti mengawal originalitias
bahan baku obat alam serta penerapan
Q-Marker dalam pengawalan mutu
efficasy obat alam Indonesia.

PENGOBATAN TRADISIONAL

PENGUATAN PRODUKSI DAN PERIZINAN

m



USADHA SIDDHI

12

Registrasi Obat Tradisional dan Penerapan CPOTB
(Oleh Kepala Balai Besar Pengawas Obat dan Makanan di
Denpasar : Dra. Desak Ketut Andika Andayani, Apt)

Obat Tradisional adalah bahan atau
ramuan bahan yang berupa bahan
tumbuhan, bahan hewan, bahan mineral,
dalam sediaan cairan (galenik), atau
campuran dari bahan tersebut yang
secara turun temurun telah digunakan
untuk pengobatan berdasarkan
pengalaman. Sedangkan CaraPembuatan
Obat Tradisional yang Baik (CPOTB)
merupakan seluruh aspek kegiatan
pembuatan Obat Tradisional yang

bertujuan untuk menjamin agar produk
yang dihasilkan senantiasa memenuhi
persyaratan mutu yang ditetapkan sesuai
dengan tujuan penggunaannya.

Penggolongan  obat tradisional di
Indonesia dapat dibagi menjadi tiga (3)
jenis, yakni:
a. Jamu
Jenis obat tradisional yang keamanan
dan khasiatnya hanya dibuktikan



secara empiris atau turun-temurun
dari nenek moyang. Dimana jumlah
jamu di Indonesia mencapai >12.000.
b. Obat Herbal Terstandar
Berasal dari jamu, dimana keamanan
dan khasiat sudah dibuktikan secara
ilmiah melalui uji pra-klinik (toksisitas
& farmakodinamik), bahan baku
& produk jadi terstandar, memiliki
sertifikat CPOTB dan mutu produk.
OHT di Indonesia mencapai 86 produk
c. Fitofarmaka

KelanjutandariOHT, dimanakeamanan
dan khasiat dibuktikan secara ilmiah
melalui uji klinik, bahan baku & produk
jadi terstandar, memiliki sertifikat
CPOTB, uji pra-klinik (toksisitas &
farmakodinamik), dan mutu produk.
Jumlah fitofarmaka di Indonesia hanya
berjumlah 26 produk.

Untuk mengetahui suatu produk sudah

terdaftar dan memiliki izin edar oleh

BPOM adalah dengan melihat di dalam

label produk bertuliskan POM TR/TL (g

digit angka). Dalam upaya mendapat

izin edar dari Badan Pengawas Obat dan

Makanan (BPOM), maka obat tradisional

harus memenuhi kriteria-kriteria sebagai

berikut :

* Menggunakan bahan berkhasiat dan
bahan tambahan yang memenuhi
persyaratan mutu, keamanan dan
kemanfaatan [ khasiat;

e Dibuat dengan menerapkan Cara
Pembuatan Obat Tradisional yang
Baik (CPOTB).

e Memenuhi persyaratan Farmakope
Herbal Indonesia atau persyaratan
lain yang diakui.

e Berkhasiat yang dibuktikan secara
empiris, turun temurun, dan/ atau
secara ilmiah.

e Penandaan berisi informasi yang

obyektif, dan  tidak

menyesatkan.

lengkap,

Sesuai PMK No, oo7 tahun 2012 pasal
4, Obat Tradisional yang diedarkan
di wilayah Indonesia wajib memiliki
dibuat oleh
usaha jamu racikan dan usaha jamu

liin Edar, dikecualikan

gendong, simplisia dan sediaan galenik
untuk keperluan industri dan keperluan
layanan pengobatan tradisional, serta
obat tradisional digunakan  untuk
penelitian, sampel untuk registrasi dan
pameran dalam jumlah terbatas dan
tidak diperjualbelikan. ljin edar yang
dikeluarkan BPOM berlaku selama 5
tahun, dan dapat diperpanjang selama

memenuhi persyaratan.

Adapun larangan obat tradisional (sesuai

PMK No.0o7/2017 Pasal 7) adalah:

1. Mengandung Bahan Kimia Obat yang
merupakan hasil isolasi atau sintetik
yang berkhasiat obat.

2. Dalam bentuk intravaginal, tetes
mata, sediaan parenteral, suppositoria
(kecuali untuk wasir).

3. Dalam bentuk cairan obat dalam yang
mengandung etil alkohol (etanol)
dengan kadar lebih dari 1%.

PENGOBATAN TRADISIONAL

PENGUATAN PRODUKSI DAN PERIZINAN

113



USADHA SIDDHI

14

Narkotika atau
psikotropika (Mytragina speciosa/
Kratom Sedatif).

5. Bahan lain yang

4. Mengandung

berdasarkan
pertimbangan kesehatan dan atau
penelitian membahayakan kesehatan.

berbentuk
pendaftaran suatu produk yang diberikan
oleh Kepala Badan POM untuk dapat
diedarkan di wilayah Indonesia. Dimana

Izin  edar persetujuan

izin edar suatu produk melalui 2 tahap,
yakni : (1) Permohonan Serifikat CPOTB
bertahap, (2) Registrasi Produk untuk
mendapatkan lzin Edar. Suatu produk
harus memiliki izin edar karena diatur
dalam UU No. 36 Tahun 2009 tentang
Kesehatan pasal 105 ayat 2 yang
berbunyi, sediaan farmasi yang berupa
obat tradisional dan kosmetika serta
alat kesehatan harus memenuhi standar
dan/atau persyaratan yang ditentukan.
Lebih lanjut dijelaskan pada pasal 106
ayat 1 yang menyatakan bahwa sediaan
farmasi dan alat kesehatan hanya dapat
diedarkan setelah mendapat izin edar.

Cara Pembuatan Obat Tradisional yang
Baik (CPOTB) merupakan seluruh aspek
kegiatan pembuatan obat tradisional yang
bertujuan untuk menjamin agar produk
yang dihasilkan senantiasa memenuhi
persyaratan mutu vyang ditetapkan
sesuvai dengan tujuan penggunaannya.
Hal ini penting dari aspek perlindungan
konsumen, untuk menjamin bahwa
produk yang dikonsumsi aman, bermutuy,
dan bermanfaat sesuai harapan konsumen

terhadap produk. Sedangkan dari aspek
pelaku usaha adalah untuk memastikan
bahwa produk yang dihasilkan bernilai
jual dan berdaya saing, sebagai tanggung
jawab moral pelaku usaha terhadap
keamanan produk yang dihasilkan,
membangun dan meningkatkan citra
perusahaan. Serta dari aspek regulasi
dapat memastikan bahwa obat tradisional
diproduksi di sarana produksi yang legal
dan memenuhi standar sesuai peraturan
yang berlaku.

Kebijakan Sertifikasi CPOTB Bertahap
adalah  penerapan aspek CPOTB
yang dilakukan secara bertahap dan
berkelanjutan bagi UKOT dan UMOT.
Dasar hukum dari kebijakan ini adala
Peraturan BPOM No.26 Tahun 2018
tentang Pelayanan Pelayanan Perizinan
Berusaha Terintegrasi secara Elektronik
Sektor Obat dan Makanan. Dalam Pasal
27 ayat (3) dinyatakan bahwa: Dalam
hal UKOT atau UMOT belum dapat
memenuhi persyaratan CPOTB secara
menyeluruh, UKOT atau UMOT dapat
mengajukan sertifikasi CPOTB Bertahap.
Tujuan dari Sertifikasi CPOTB Bertahap ini
adalah mengayomi pelaku UMKM Obat
Tradisional, namun tetap memperhatikan
aspek  keamanan, kebermanfaatan,
dan mutu obat tradisional melalui
penahapan penerapan aspek CPOTB.

Masa berlaku sertifikat CPOTB bertahap
adalah selama 3 tahun dapat di
perpanjang jika: (a) 2 (dua) kali pada tiap
tahapan untuk UKOT yang memproduksi



kapsul dan cairan obat dalam; (b) 3 (tiga)
kali pada tiap tahapan untuk UKOT yang
memproduksi sediaan selain kapsul dan
cairan obat dalam; (c) 3 (tiga) kali pada
tiap tahapan untuk UMOT.

Tahapan Penerapan CPOTB bertahap
untuk UMOT adalah sebagai berikut.
1. Sanitasi dan Higiene

e Diterapkan pada setiap aspek
pembuatan obat tradisional untuk
menghindarkan perubahan mutu
dan mengurangi kontaminan

e Diterapkan pada bangunan dan
fasilitas, peralatan dan personel

e Progran sanitasi dan hygiene
tersedia dan  diikuti  untuk
menghilangkan kontaminan

2. Dokumentasi, antara lain memuat :

e Setiap personel mendapat uraian
tugas yang relevan secara jelas
dan rinci untuk memperkecil risiko
terjadi kekeliruan

e Semua dokumen : Protap,
Spesifikasi, Formulir dan catatan

e Dokumen terkait pembuatan
termasuk  pengawasan  mutu
sesuai izin edar.

e (Catatan pengolahan bets

Tahapan Penerapan CPOTB
Bertahap untuk UKOT. Setelah
didapatkan verifikasi terhadap Tahap
1 (Sanitasi dan Hygiene) dan Tahap 2
(Dokumentasi) dilanjutkan dengan,

3. Manajemen Mutu

e Penjaminan mutu obat tradisional
dari bahan awal dan bahan mentah,
proses pembuatan, bangunan,
peralatan dan semua personel yang
terlibat

e Sistem Mutu: kebijakan mutu,
struktur organisasi, protap
pengendalian perubahan

4. Produksi

Mengikuti  prosedur yang telah
ditetapkan yang memenuhi ketentuan
CPOTB sehingga menghasilkan produk
yang memenuhi syarat mutu dan
syarat registrasi: pengolahan bahan
mentah, penimbangan, pencegahan
kontaminasi silang/mikroba, sistem
penomoran bets, pengemasan, dan
lain-lain.

. Pengawasan Mutu

Tidak  terbatas pada kegiatan
laboratorium, tetapi juga terlibat dalam
keputusan terkait dengan mutu produk
antara lain : pengambilan sampel,
pengujian, program stabilitas pasca
pemasaran, pengawasan selama proses.

. Cara Penyimpanan dan Pengiriman

Membantu dalam menjamin mutu
dan integritas produk selama proses
penyimpanan dan pengiriman dengan
menerapkan prinsip CPOTB antara
lain : personel yang terlatih, sistem
FEFO/FIFO, bangunan dan fasilitas
penyimpanan, pemantavan kondisi
penyimpanan dan transportasi,
kendaraan dan peralatan transportasi,
keluhan kegiatan kontrak.

PENGOBATAN TRADISIONAL

PENGUATAN PRODUKSI DAN PERIZINAN

115



USADHA SIDDHI

116

. Penanganan

7. Personalia

Personalia sangat penting dalam
penjaminan mutu pembuatan
obat tradisional yang benar,
antara lain terkait: kualifikasi dan

tanggungjawab, dan pelatihan.

. Bangunan, Fasilitas dan Peralatan,

meliputi:

e Lingkungan bebas banjir,
penampungan sampah

¢ Desain dan tata letak

e Pembersihan, perawatan dan
perbaikan

¢ Area produksi. Penyimpanan, area
pendukung, pengujian. Peralatan

Keluhan terhadap

produk, Penarikan Kembali produk,

dan Produk Kembalian

Semua keluhan dan informasi yang

berkaitan  dengan  kemungkinan

kerusakan produk dapat bersumber

dari dalam maupun lvar industri, perlu

penanganan dan pengkajian secara

teliti

10. Inspeksi Diri

Untuk  mengevaluasi  apakah
semua aspek pembuatan obat
tradisional sudah  memenuhi
kaidah CPOTB

Dibuat daftar periksa

Tim Inspeksi Diri

Cakupan dan frekuensi

Laporan

11. Kontrak produksi dan pengujian



Registrasi Obat Tradisional dan Penerapan CPOTB
(Oleh Kepala Dinas Perindustrian dan Perdagangan Provinsi Bali:
| Wayan Jarta)

Dalam misi pemerintah Provinsi Bali
tahun 2018-2023, tertuang misi ke-16
yang menyatakan bahwa membangun
dan mengembangkan pusat-pusat
perekonomian baru sesuai dengan
potensi kabupaten/kota di Bali dengan
memberdayakan sumber daya lokal
untuk mendukung pertumbuhan ekonomi
dalam arti luas. Lalu misi ke-17 tertuang
membangun  dan  mengembangkan
industri kecil dan menengah berbasis
budaya (branding Bali) untuk memperkuat

perekonomian krama Bali. Dimana dengan

misi-misi tersebut, sangat jelas bahwa
pemerintah Provinsi Bali mendukung
upaya pengangkatan atau eksistensi
dan pengeksplorasian kebudayaan Bali
khususnya obat tradisional Bali atau
kosmetika Bali, agar dapat menjadi suatu
produk yang bermutu dan dapat berdaya
saing tinggi.

Pertumbuhanindustrikecildan menengah
obat tradisional di provinsi Bali terjadi
tren atau kecenderungan peningkatan
daritahun ke tahun. Pada tahun 2022 data

PENGOBATAN TRADISIONAL

PENGUATAN PRODUKSI DAN PERIZINAN

17



USADHA SIDDHI

118

industri kosmetik, obat dan obat-obatan
tradisional di Provinsi Bali mencapai
222 industri yang menyerap 535 tenaga
kerja. Dimana Kabupaten Buleleng
memiliki jumlah industri kosmetik, obat
dan obat-obatan tradisional yang paling
banyak yakni 52 industri dan 141 tenaga
kerja, diikuti dengan Kabupaten Bangli
sebanyak 46 industri dan 64 tenaga kerja,
dan Kabupaten Klungkung sebanyak 35
industri dan 41 tenaga kerja.

Adanya kebijakan atau giat untuk
melestarikan warisan budaya dalam hal
pengobatan dan produk obat tradisional
yang harus digarap sebagai pertumbuhan
perekonomian masyarakat serta harus
di kembangkan secara konsisten dan
berkelanjutan.  Branding Bali  harus
dipertahankan dan diberdayakan,
sehingga tidak latah atau mengikuti
istilah-istilah luar. Sehingga suatu produk
mencerminkan ciri produk dari Bali, dan
dapat mengangkat citra Bali di mata dunia
melalui produk-produk obat tradisional.

Penguatan Produksi dan Perizinan

Industri Obat Tradisional Bali telah

dilakukan melalui beberapa kegiatan dan

kebijakan sebagai berikut :

e Bimbingan Teknis Kepada Industri
Herbal di Kabupaten/Kota di Bali

e Pendampingan Legalitas Usaha (NIB).

e Pendampingan Desain Logo, Desain
Kemasan, Desain Media Promosi,
Layanan Digital, Katalog Digital,
Video Marketing Animasi, Kekayaan
Intelektual (UPTD. Rumah Kreatif).

e Pembentukan Sentra Industri Obat
Tradisional di Desa Catur, Kintamani.

e Bantuan Sarana Prasarana di Sentra
Catur, Kintamani.

e Promosi dan Pemasaran (Pameran
IKM Bali Bangkit, dan lain-lain).



Perizinan Pengobatan Tradisional (Empiris,
Komplementer, Integrasi -STPT, STRKT)
(Oleh Ketua DPP Gotra Pengusadha Bali:

Dr. Putu Suta Sadnyana, SH, MH.)

Landasan Filosofis Bangsa Indonesia
menyatakan bahwa kesehatan itu
merupakan unsur kesejahteraan yang
dicita-citakan oleh Negara. Hal ini
tercantum dalam Alinea keempat
Pembukaan
1945 yang
melindungi segenap bangsa dan seluruh

Undang-Undang  Dasar

berbunyi “Negara
tumpah darah Indonesia, memajukan
kesejahteraan umum dan mencerdaskan
kehidupan bangsa”.

Selain  landasan filosofis, terdapat

landasan  konstitusional =~ mengenai

kesehatan yang tercantum dalam:

e Pasal 27 ayat (2) Undang-Undang
Dasar 1945 disebutkan: “Tiap warga
negara berhak atas pekerjaan
dan penghidupan yang layak bagi
kemanusiaan”.

* Pasal 28 H ayat (1) berbunyi : “Setiap
orang berhak hidup sejahtera lahir

dan batin, bertempat tinggal, dan

PENGOBATAN TRADISIONAL

PENGUATAN PRODUKSI DAN PERIZINAN



USADHA SIDDHI

120

mendapatkan  lingkungan  hidup
yang baik dan sehat serta berhak
memperoleh pelayanan kesehatan”.

e Pasal 28 H ayat (2) berbunyi:
“Setiap orang berhak mendapatkan
kemudahan dan perlakuan khusus
untuk memperoleh kesempatan dan
manfaat yang sama guna mencapai
persamaan dan keadilan”

Dalam  kesehatan, adapun istilah

Pengobatan Tradisional dan

Komplementer dalam dunia Internasional

sebagai berikut.

e Strategi Pengembangan 2002-2005
oleh World Health Organization (WHO)
yang mengakomodasi kepentingan
kesehatan tradisional, baik yang
merupakan  pengembangan  dari
kultur budaya setempat maupun yang
berasal dari kultur budaya lain.

¢ WHO

tradisional

mengistilahkan  kesehatan

sebagai traditional

medicine bagi negara-negara timur,

complementary  and  alternative
medicines bagi negara-negara barat.

e Obat tradisional menurut Organisasi

Kesehatan Dunia (WHO) adalah

keseluruhan  dari  pengetahuan,
keterampilan, dan praktek
berdasarkan  teori, kepercayaan,

dan pengalaman asli setempat yang
digunakan  untuk  pemeliharaan
kesehatan dan pengobatan penyakit

fisik dan mental.

Dalam  Undang-Undang  Pemajuan

Kebudayaan yakni Undang-Undang
Nomor 5 Tahun 2017 tentang Pemajuan
Kebudayaan yang dalam konsiderannya
huruf a berbunyi: “bahwa Negara
Nasional

memajukan  Kebudayaan

Indonesia  di  tengah  peradaban
dunia dan menjadikan kebudayaan
sebagai investasi untuk membangun
masa depan dan peradaban bangsa
demi terwujudnya tujuan nasional
sebagaimana diamanatkan oleh Undang-
Undang Dasar Negara Republik Indonesia
Tahun 1945”. Pada huruf b berbunyi:
“bahwa  keberagaman  kebudayaan
daerah  merupakan kekayaan dan
identitas bangsa yang sangat diperlukan,
untuk memajukan kebudayaan
nasional Indonesia di tengah dinamika
perkembangan dunia”. Pasal 5, obyek
Pemajuan Kebudayaan meliputi pula: “c.

pengetahuan tradisional”.

Konsep Sehat Menurut Undang-Undang

Kesehatan, yakni:

e Bab | Ketentuan Umum Undang-
Undang Nomor 36 Tahun 2009
Tentang Kesehatanyang diundangkan
di Jakarta pada tanggal 13 Oktober
2009 (Lembaran Negara tahun 2009
Nomor 144), pasal 1 angka 1 berbunyi
: "Kesehatan adalah keadaan sehat,
baik secara fisik, mental, spiritual
maupun sosial yang memungkinkan
setiap orang untuk hidup produktif
secara sosial dan ekonomis”.



Klasifikasi

Angka 2-nya berbunyi: “Sumber
daya di bidang kesehatan adalah
segala  bentuk dana, tenaga,
perbekalan  kesehatan,  sediaan

farmasi dan alat kesehatan serta
fasilitas pelayanan kesehatan dan
teknologi yang dimanfaatkan untuk
menyelenggarakan upaya kesehatan
yang dilakukan oleh pemerintah,

pemerintah daerah, dan/atau
masyarakat”.

Angka 16 berbunyi: “Pelayanan
kesehatan tradisional adalah
pengobatan dan/atau  perawatan

dengan cara dan obat yang mengacu
pada pengalaman dan keterampilan
turun temurun secara empiris yang
dapat dipertanggungjawabkan dan
diterapkan sesuai dengan norma yang
berlaku di masyarakat”.

Yankestrad dalam UU

Kesehatan No.36 Tahun 2009 adalah

sebagai berikut.

Pasal 59 mengatur klasifikasi jenis

pelayanan  kesehatan tradisional
dalam dua jenis, yaitu: Ayat (1)
berbunyi: “Berdasarkan cara
pengobatannya, pelayanan kesehatan
tradisional terbagi menjadi:
Pelayanan kesehatan tradisional yang
menggunakan keterampilan; dan
Pelayanan kesehatan tradisional yang
menggunakan ramuan.

Ayat  (2)

kesehatan tradisional sebagaimana

berbunyi:  “Pelayanan

dimaksud dalam ayat (1) dibina
dan diawasi oleh Pemerintah agar

dapat dipertanggungjawabkan
manfaat dan keamanannya serta
tidak bertentangan dengan norma
agama”.

Ayat (3) berbunyi: “Ketentuan lebih
lanjut mengenai tata cara dan jenis
pelayanan  kesehatan tradisional
sebagaimana dimaksud pada ayat (1)

diatur dengan Peraturan Pemerintah.

Penyehat Tradisional Empiris

Peraturan Menteri Kesehatan Nomor
61 Tahun 2016 itu menyebutkan
pengertian dari penyehat tradisional
empiris, yaitu dalam pasal 1 ayat
(3) berbunyi: “Penyehat Tradisional
adalah setiap orang yang melakukan
Tradisional

pelayanan Kesehatan

Empiris yang pengetahuan dan
keterampilannya diperoleh melalui
pengalaman turun temurun atau
Pendidikan non formal”.

Pasal 13 ayat (1) nya berbunyi:
“Pelayanan kesehatan tradisional
empiris dikelompokkan berdasarkan
cara pelayanannya”.

Pasal 13 ayat (2) nya berbunyi: “Cara
pelayanan sebagaimana dimaksud
pada ayat (1) meliputi: Keterampilan,
Kombinasi

Ramuan; dan dengan

memadukan antara penggunaan

ramuan dan keterampilan.

PENGOBATAN TRADISIONAL

PENGUATAN PRODUKSI DAN PERIZINAN

121




USADHA SIDDHI

122

Kemungkinan Adanya Tuntutan Ganti

Kerugian dalam Yankestrad

e Pasal 58 ayat (1) Undang-Undang
Nomor 36 Tahun 2009 tentang
Kesehatan yang berbunyi: “Setiap
orang berhak menuntut ganti
rugi terhadap seseorang, tenaga
kesehatan, dan/atau penyelenggara

kesehatan =~ yang  menimbulkan

kerugian akibat kesalahan atau
kelalaian dalam pelayanan kesehatan
yang diterimanya”.

Berdasarkan cara
pengobatannya, pelayanan
kesehatan tradisional
terbagi menjadi: Pelayanan
kesehatan tradisional

yang menggunakan
keterampilan; dan
Pelayanan kesehatan
tradisional yang
menggunakan ramuan

Pelayanan Kesehatan Tradisional Empiris
dan Komplementer dalam Peraturan
GubernurBaliNo.55Th 2019, menyatakan
bahwa:

e Bab I Ketentuan Umum, pasal 1, yang
dimaksud dengan :

* Angka 10: Pelayanan Kesehatan
Tradisional Bali adalah pelayanan
kesehatan tradisional bersumber pada
tradisi pengobatan masyarakat Bali.

e Angka 11: Pelayanan Kesehatan
Tradisional Bali Empiris adalah
penerapan pengobatan tradisional
Bali yang manfaat dan keamanannya
terbukti secara empiris.

e Angka 12: Pelayanan Kesehatan
Tradisional Bali Komplementer adalah
pengobatan tradisional Bali yang
memanfaatkan ilmu biomedis dan
biokultural dalam penjelasannya serta
manfaat dan keamanannya terbukti

secara ilmiah.

Pelayanan Kesehatan Tradisional Empiris
dan Komplementer di Rumah Sakit
sebagai implementasi dari Surat Edaran
Nomor: HK.02.02/IV/0238/2020 tentang
Penyelenggaraan Pelayanan Kesehatan
Tradisional Untuk Kebugaran (Wellness)
Bagi Pasien, Pengunjung dan SDM Di
Rumah Sakit. Adapun Jenis pelayanan
kesehatan tradisional untuk kebugaran
(wellness) yang dapat dikembangkan:
Pelayanan SPA, Pijat Kebugaran, Refleksi,
Gerai jamu, dan lain-lain.



Tata laksana pelayanan kesehatan

tradisional untuk kebugaran (wellness)

di rumah sakit diselenggarakan dengan

kriteria:

a) Operasional pelayanan diatur oleh
Bagian umum dengan pengelolaan
oleh koperasi/Dharma Wanita/pihak
ketiga

b) Dapat
keamanan dan manfaatnya secara

dipertanggungjawabkan

empiris, dan digunakan secara
rasional.

c) Tidak bertentangan dengan norma
agama dan norma yang berlaku di
masyarakat.

d) Tidak untuk melakukan intervensi
tubuh yang bersifat invasif serta
menggunakan alat dan teknologi
yang aman bagi kesehatan.

e) Dilakukan penyehat tradisional yang
memiliki Surat Terdaftar Penyehat
Tradisional yang masih berlaku.

Berdasarkan berbagai requlasi yang

mengatur pelayanan kesehatan
tradisional di Indonesia maupun di
Bali mewajibkan praktisi empiris atau
penyehat tradisional, minimal harus
memiliki sertifikat terdaftar pada Negara
melalui Dinas Kesehatan Kota/Kabupaten

dalam bentuk Surat Terdaftar Penyehat

Tradisional (STPT). Dasar Hukumnya
adalah Peraturan Menteri Kesehatan
Republik Indonesia Nomor 61 Tahun 2016
tentang Yankestrad Empiris. Sehingga
apabila dilakukan praktik tanpa terdaftar/
tanpa ijin, dapat disebut melaksanakan
pekerjaan tanpa hak atau disebut pula
malpraktik administrasi.

Lebih jelasnya pada pasal 4, Permenkes

No. 61 Tahun 2016 tentang Pelayanan

Kesehatan Tradisional Empiris adalah

sebagai berikut:

1) Penyehat Tradisional yang akan
melakukan Pelayanan Kesehatan
Tradisional Empiris wajib memiliki
STPT;

2) Penyehat Tradisional sebagaimana
dimaksud pada ayat (1) hanya dapat
memiliki 1 (satu) STPT;

3) STPT sebagaimana dimaksud pada
ayat (2) hanya berlaku untuk 1 (satu)
tempat praktik;

4) STPT sebagaimana dimaksud pada
ayat (1) hanya diberikan kepada
Penyehat Tradisional yang tidak
melakukan  intervensi  terhadap

tubuh yang bersifat invasif serta tidak

bertentangan dengan konsep dan ciri
khas pelayanan kesehatan tradisional
empiris.

PENGOBATAN TRADISIONAL

PENGUATAN PRODUKSI DAN PERIZINAN

123







BAB 7

PENGUATAN PELAYANAN
DAN PEMANFAATAN OBAT-
OBAT TRADISIONAL



PENGUATAN
PELAYANAN DAN
PEMANFAATAN
OBAT-OBAT
TRADISIONAL

Pengobatan Usadha Bali yang terintegrasi perlu
dioptimalkan yang dapat dijalankan dengan pengobatan
konvensional.






USADHA SIDDHI

128

Pembiayaan Kesehatan Pengobatan Tradisional
Dalam Program JKN

(Oleh Asisten Deputi Bidang Jaminan Pembiayaan Kesehatan:
Joys Karman Nike Palupi)

Jaminan Kesehatan Nasional atau JKN
merupakan salah satu program jaminan
sosial yang diberikan pemerintah kepada
masyarakat Indonesia untuk memberikan
kapasitas finansial masyarakat pada saat
membutuhkan pelayanan kesehatan
atau perawatan medis. Jumlah Peserta
JKN Provinsi Bali sebesar 4.269.402
jiwa dengan jumlah peserta aktif
sebesar 3.615.775 jiwa (84,69%) dan
peserta tidak aktif sebesar 653.627 jiwa
(15,31%). Adapun kerjasama dengan
fasilitas kesehatan provinsi Bali (per 1
Juli 2023) adalah 118 klinik pratama, 120
puskesmas, 92 praktik dokter gigi, 6 klinik
TNI, 12 klinik Polri, 293 Dokter praktik
Perorangan. 7 KLinik Utama, 3 Kelas A, 10
Kelas B, 42 Kelas C, dan 11 Kelas D.

Sistem pelayanan kesehatan dalam
program JKN diatur dalam UU Nomor
40/2004 tentang Sistem Jaminan Sosial
Nasional dan Perpres 82 tahun 2018
tentang Jaminan Kesehatan. Dimana
menekankan pada manfaat jaminan
kesehatan bersifat pelayanan kesehatan
perseorangan

mencakup  pelayanan

promotif,  preventif,  kuratif  dan
rehabilitatif. Serta pelayanan kesehatan

dilaksanakan secara berjenjang sesuai

indikasi medis dan kompetensi fasilitas
kesehatan dimulai dari FKTP (Fasilitas
Kesehatan Tingkat Pertama), kecuali
dalam kondisi gawat darurat. Dimana
dalam Jaminan Kesehatan Nasional
(JKN) yang diselenggarakan Badan
Penyelenggara Jaminan Sosial (BPJS)
menerapkan sistem  rujukan pada
penerapan praktiknya. Tujuan sistem
rujukanadalahagarpesertamendapatkan
pelayanan yang bermutu serta peserta
dapat mengakses layanan kesehatan
dengan cepat dan tepat, karena tidak
terjadi penumpukan di Faskes tingkat
lanjutan.

Fokus terkait Framework program JKN
adalah regultor (based on regulation).
Dimana  regulator  roles  adalah
menetapkan paket manfaat, menetapkan
standar tarif pelayanan kesehatan,
menetapkan mekanisme pembayaran
ke faskes, dan menetapkan peserta
penerima bantuan. Sedangkan BPJS
hanya sebagai manajemen administrasi
dan keluhan, serta verifikasi dan
pembayaran klaim tepat waktu. Manfaat
pelayanan  kesehatan  perorangan,
mencakup manfaat medis dan manfaat

non medis. Fasilitas Kesehatan Rujukan



“j \
gl ®
—

tingkat pertama adalah administrasi
pelayanan, pelayanan promotif dan
preventif, pemeriksaan, pengobatan dan
konsultasi medis, tindakan medis maupun
non spesialistik, obat, alkes, bahan
medis habis pakai, laboratorium tingkat

pertama, rawat inap tingkat pertama.

Sedangkan Fasilitas Kesehatan Rujuan

Tingkat Lanjutan adalah sebagai berikut.

e Administrasi pelayanan

¢ Pemeriksaan, pengobatan &
konsultasi medis dasar (gawat darurat)

e Pemeriksaan, pengobatan &
konsultasi spesialis

e Tindakan medis spesialistik

¢ Obat, alkes, bahan medis habis pakai

e Rehabilitasi medis

e Pelayanan darah

e Pemulasaran jenazah

e Penunjang diagnostik lanjutan
e Pelayanan KB

e Rawat inap intensif/non intensif

Dari beberapa hal yang dijamin dalam
Program JKN, terdapat beberapa yang
tidak dijamin dalam program JKN-KIS
adalah sebagai berikut
a. Pelayanan kesehatan yang dilakukan
tanpa melalui prosedur sebagaimana
diatur dalam peraturan yang berlaku;
b. Pelayanan kesehatan yang dilakukan
di Fasilitas Kesehatan yang tidak
bekerjasama dengan BPJS Kesehatan,
kecuali dalam keadaan gawat darurat;
c. Pelayanan kesehatan yang dijamin
oleh program jaminan kecelakaan

kerja  terhadap  penyakit atau

OBAT-OBAT TRADISIONAL

PENGUATAN PELAYANAN DAN PEMANFAATAN

129



USADHA SIDDHI

130

. Pelayanan untuk

. Pengobatan

cedera akibat kecelakaan kerja atau
hubungan kerja;

. Pelayanan kesehatan yang dijamin

oleh program jaminan kecelakaan
lalu lintas yang bersifat wajib sampai
nilai yang ditanggung oleh program
jaminan kecelakaan lalu lintas;

. Pelayanan kesehatan yang dilakukan

di luar negeri;

Pelayanan kesehatan untuk tujuan
estetik;

mengatasi
infertilitas;

. Pelayanan meratakan gigi(ortodonsi);

Gangguan kesehatan/penyakit akibat
ketergantungan  obat  dan/atau
alkohol;

Gangguan kesehatan akibat sengaja
menyakiti diri sendiri, atau akibat
melakukan hobi yang membahayakan
diri sendiri;

komplementer,
alternatif dan tradisional yang belum
dinyatakan  efektif  berdasarkan
penilaian teknologi kesehatan (health
technology assessment);

Pengobatan dan tindakan medis yang
dikategorikan sebagai percobaan
(eksperimen);

. Alat dan obat kontrasepsi, kosmetik,

makanan bayi, dan susy;

n. Perbekalan kesehatan rumahtangga;
. Pelayanan kesehatan akibat bencana

pada masa tanggap darurat, kejadian
luar biasa/wababh;

. Pelayanan kesehatan pada kejadian

tak diharapkan yang dapat dicegah
(preventable adverseevents);

g. Pelayanan lainnya yang tidak ada
hubungan dengan Manfaat Jaminan
Kesehatan yang diberikan.

Upaya kuratif melalui Peraturan Presiden
Nomor 82 Tahun 2018 Tentang Jaminan
Kesehatan yang menyatakan setiap
peserta berhak memperoleh manfaat
jaminan  kesehatan yang bersifat
pelayanan kesehatan perorangan, sesuai
dengankebutuhanmedisyangdiperlukan.
BPJS Kesehatan terus berinovasi dan
mendukung penuh upaya pemerintah
dalam  meningkatkan tata kelola
jaminan kesehatan untuk membangun
sistem dan layanan kesehatan, untuk
pelayanan yang komprehensif,
terjangkau, berkualitas, bermartabat,
dan memberdayakan seluruh peserta
JKN. Diperlukan komitmen yang kuat
dari Pemerintah dan dukungan seluruh
stakeholder serta institusi terkait untuk
menjamin keberhasilan program JKN
dalam perluasan akses dan pemberian
layanan yang berkualitas.
Dukungan seluruh Pemangku
Kepentingan untuk turut serta dalam
mendukung dan memberikan layanan
terbaik  kepada  Peserta  melalui
implementasi Janji Layanan JKN. Mudah
(Akses layanan kesehatan, administrasi
layanan kesehatan), Cepat (antrian
pelayanan di Faskes, mendapatkan
informasi), dan Setara (Tidak terdapat
perbedaan pelayanan kesehatan di
fasilitias kesehatan).



Implementasi Layanan Kesehatan Tradisional
RSBM

(Oleh Direktur Utama Rumah Sakit Bali Mandara:
dr. Ketut Suarjaya, MPPM)

Kesehatan menurut UU No. 36 Tahun
2009 adalah keadaan sehat, baik secara
fisik, mental, spritual maupun sosial yang
memungkinkan setiap orang untuk hidup
produktif secara sosial dan ekonomis.
Sehat menurut WHO adalah keadaan
yang sempurna baik fisik, mental maupun
sosial, tidak hanya terbebas dari penyakit
atau kelemahan/cacat. Serta sehat
menurut Ayurweda adalah harmoni,
keseimbangan antara pikiran, tubuh dan

jiwa.

Konsep Pelayanan Kesehatan
Tradisional Bali adalah adanya gangguan
keseimbangan individu disebabkan oleh
ketidakseimbangan/harmoni bhuana alit
(tubuh manusia) dengan bhuana agung
(lingkungan alam semesta), unsur fisik,
mental, sosial, spiritual dan budaya
(Pergub 55 Tahun 2019 tentang Pelayanan

Kesehatan Tradisional Bali)

OBAT-OBAT TRADISIONAL

PENGUATAN PELAYANAN DAN PEMANFAATAN

131



USADHA SIDDHI

Penyelenggaraan pelayanan kesehatan
tradisional integrasi di rumah sakit
berdasarkan penetapan oleh pimpinan
rumah sakit berdasarkan rekomendasi
komite medik yakni, jenis dan modalitas
pelayanan kesehatan tradisional yang
diintegrasikan, standar dan prosedur
operasional pelayanan kesehatan
tradisional integrasi, unit pelayanan
kesehatan tradisional integrasi,
pembentukan & penetapan tim yang akan
memberikan pelayanan, serta penerbitan
kewenangan klinik tenaga kesehatan
yang menyelenggarakan pelayanan

kesehatan tradisional integrasi.

Pengobatan tradisional Bali mengacu
pada tradisi, pengalaman, keterampilan
turun-temurun masyarakat Bali, baik
yang belum tercatat maupun yang telah
terliterasi dalam lontar usadha dan atau
pendidikan/pelatihan, dan diterapkan
sesuai dengan norma yang berlaku dalam
masyarakat Bali. Pengobatan Tradisional

Bali mempunyai ciri khas meliputi:

a. Berkonsep pelayanan kesehatan
tradisional Bali.

b. Berakar budaya Bali dan/atau kearifan
lokal/lontar usadha.

c. Prosedur penetapan kondisi
kesehatan klien/pasien ditetapkan
dengan mengacu pada lontar usadha.

d. Mengacu pada tata laksana pelayanan
kesehatan tradisional Bali.

e. Menggunakan alat dan teknologi
kesehatan tradisional yang sesuai

dengan keilmuannya.

Pelayanan Kesehatan Tradisional Bali

harus memenuhi kriteria yang meliputi:

a.

Dapat dipertanggungjawabkan
keamanan dan manfaatnya mengikuti
kaidah-kaidah

dan digunakan secara rasional dan

ilmiah bermutu

tidak bertentangan dengan norma
agama dan norma yang berlaku di

masyarakat.
. Tidak membahayakan kesehatan
klien/pasien.
Memperhatikan kepentingan terbaik
klien/pasien.
Memiliki potensi pencegahan
penyakit, peningkatan kesehatan,

penyembuhan, pemulihan kesehatan,
dan meningkatkan kualitas hidup
klien/pasien secara fisik, mental, ciri
dan spiritual.

Tidak bertentangan dengan program
pemerintah dalam upaya peningkatan
derajat kesehatan masyarakat.

Pengobatan tradisional
Bali mengacu pada tradisi,
pengalaman, keterampilan
turun-temurun masyarakat
Bali



Tujuanpengembanganlayanankesehatan
tradisional integrasi di Rumah Sakit Bali
Mandara (RSBM) adalah (1) Mendukung
implementasi Pergub. 55 tahun 2019, (2)
Mendukung layanan terapi konvensional
dalam menjamin kuntinuitas perawatan
pasien yang lebih baik, (3) Pengurangan
biaya perawatan jangka panjang, (4)
Media penyalur produksi produk-produk
herbal lokal. Jenis layanan kesehatan
tradisional di RSBM adalah terapi energi,
terapi akupunktur, terapi akupresur,
hipnoterapi, terapi herbal, dan bekam.
Dengan penyakit terbanyak di poli
kestrad RSBM adalah nyeri kepala dan
bahu, dipepsia, low back pain, post stroke,
insomnia, dan PTSD (Post Traumatic
Stress Disorder).

Obat tradisional yang tersedia di RSBM

merupakan produk jamu dan simplisia

yang diproduksi oleh P4TO (Pusat

Pengolahan Pasca Panen Tanaman Obat)

Bali yang sudah tersertifikasi BPOM.

Pemberian Obat Tradisional di RSUD Bali

Mandara dilakukan oleh Dokter Umum

terlatih yang bertugas di Poli Kesehatan

Tradisional. Adapun Kendala dalam

pemanfaatan obat tradisional di RSBM

adalah sebagai berikut.

i. Penyediaan obat-obat tradisional
di rumah sakit melalui mekanisme
pengadaan melalui farmasi sering
terkendala administrasi yang belum
dapat dipenuhi oleh produsen lokal
seperti harus ada faktur pajak dan
lain-lain.

ii. Belum adanya Nakestrad Terapi
Herbal.

iii. Keraguan pemberi layanan/dokter
spesialis meresepkan obat tradisional
karena: a. Belum jelasnya regulasi
dan legalitas terkait kewenangan;
b. Tidak banyaknya bukti ilmiah
terkait keamanan dan efektifitas; c.
Ketidakpastian komposisi dan dosis,
sehingga kesulitan mengatur dosis
yang tepat dan mengontrol efek
samping yang terjadi dan interaksi
dengan obat modern.

iv. Minat pasien yang belum kuat untuk
memakai obat tradisional, dimana
persepsi pasien yang berobat ke
rumah sakit adalah mendapat obat
modern. Sulit dianjurkan  untuk
memakai obat tradisional, karena
pembiayaan harus ditanggung pasien
(belum termasuk pembiayaan BPJS).

v. Masih minimnya adanya kegiatan
pelatihan yang diperuntukan kepada
dokter/dokter
kesehatan tradisional/obat tradisional.

spesialis terkait

Strategi pengembangan layanan
kesehatan tradisional integrasi di Rumah
Sakit Bali Mandara (RSBM) adalah
sebagai berikut.
1. Menguatkan Komitmen dari Pimpinan
dan Pemberi Layanan:
e Sosilisasi internal kepada
Manajemen, Komite Medik/dokter
spesialis. Pegawai rumah sakit
* Menguatan koordinasi internal

antar unit layanan

OBAT-OBAT TRADISIONAL

PENGUATAN PELAYANAN DAN PEMANFAATAN

133



USADHA SIDDHI

134

. Mendorong

. Mengupayakan Peningkatan Kualitas

Layanan secara berkelanjutan :

e Pelatihan Sumber Daya Manusia
layanan

* Pemenuhan standar layanan,
seperti regulasi, sarana/prasarana,
dan lain-lain

Memberikan ~ kemudahan  akses

layanan:

e Tarif yang terjangkau

e Tempatyang nyaman

* Melayani homecare

. Melakukan Upaya Pemasaran
layanan:
e Pemasaran melalui  berbagai

media

¢ Pembuatan paket layanan seperti
paket layanan penurunan berat
badan beklaborasi dengan ahli gizi
dan fisioterapi

*  Webinar/Seminar Kesehatan
Tradisional

Melakukan monitoring dan Evaluasi

secara berkala :

e Perbaikan layanan

* Pengembangan layanan sesuai
kebutuhan masyarakat

penelitian  layanan

kestrad berbasis evidence based.

Saran dalam pengembangan kesehatan

tradisional, terutama pemanfatan obat

tradisional adalah sebagai berikut

1.

Regulator (Kemenkes, Dinkes, BPOM)
diperlukan untuk pengkajian terkait
regulasi pengobatan tradisional, dan
kewenangan dokter, standarisasi
dosis dan komposisi dari obat-obat
tradisional, serta diselenggarakannya
pelatihan-pelatihan  dan  seminar
awam terkait pengobatan tradisional.
Organisasi profesi diperlukan dalam
merumuskan  standar  pelayanan
konvensional yang diintegrasikan.

Institusi pendidikan, berperan dalam
upaya pendidikan dan pelatihan,
penyedia lulusan tenaga kesehatan
tradisional, serta mendorong
penelitian-penelitian terkait

pengobatan tradisional.



Integrated Traditional Health
(Oleh Guru Besar Fakultas Kedokteran Universitas Gajah Mada:
Prof. Dr. dr. Nyoman Kertia, SpPD-KR)

Integrasi kesehatan tradisional
sangat menjadi topik hangat dalam
perkembangan dunia kesehatan saat
ini. Namun yang menjadi kekeliruan
adalah cara pandang atau paradigma
kedokteran barat yang menjadi acuan
pada pengobatan tradisional (timur).
Sehingga tidak dipungkiri akan ada
kesenjangan atau penolakan  dari
pengobatan  konvensional,

pengobatan tradisional.

terhadap

.n..n-.q-.r.. Fo

Di Bali konsep hidup sehat dan harmonis
tidak hanya berdasar pada sehat secara
psikis dan fisik seseorang, melainkan jauh
lebih luas dari hal tersebut. Di Bali dikenal
dengan konsep Tri Hita Karana, dimana
manusia harus senantiasa menjaga
kesehatan spiritual dan kesehatan
psikis yang berhubungan dengan Tuhan
(parahyangan), menjaga kesehatan
fisik yang berhubungan dengan alam
(palemahan), serta menjaga kesehatan

OBAT-OBAT TRADISIONAL

PENGUATAN PELAYANAN DAN PEMANFAATAN

135



USADHA SIDDHI

136

sosial yang kaitannya dengan hubungan
antar sesama manusia (pawongan). Selain
hal tersebut, di Bali mengenal tubuh
manusia terdiri dari beberapa lapisan
tubuh astral yang perlu diperhatikan
kesucian dan kebersihannya. Tradisi umat
Hindu di Bali, untuk membersihkan atau
menyucikan lapisan tubuh astral ini dapat
dilakukan dengan mabayuh, melukat,
metirta. Setiap individu memiliki tujuh
cakra serta tri dhatu (prana, ojas, teja)
yang harus dalam keadaan seimbang di
dalam tubuh, sehingga seseorang akan
mengalami kondisi yang sehat.

Pelayanan Kesehatan
Tradisional Terintegrasi
dapatdilihat dari

jenis pelayananyang
merupakan kombinasi
antara pelayanan
kesehatan konvesional
(kedokteran) dengan
pelayanan tradisional
komplementer.

Menurut WHO, pengobatan tradisional
mengacu pada pengetahuan,
keterampilan, dan  praktik  yang
didasarkan pada teori, kepercayaan,
dan pengalaman vyang berasal dari
berbagai budaya, yang digunakan dalam
pemeliharaan kesehatan dan dalam
pencegahan, diagnosis, perbaikan, atau
pengobatan penyakit fisik dan mental.
Pengobatan dan/atau perawatan dengan
cara dan obat yang mengacu pada
pengalaman dan keterampilan turun
menurun secara empiris yang dapat
dipertanggungjawabkan dan diterapkan
sesuai dengan norma yang berlaku di
masyarakat.
Pelayanan Kesehatan Tradisional
Terintegrasi dapat dilihat dari jenis
pelayanan yang merupakan kombinasi
antara pelayanan kesehatan konvensional
(kedokteran)
tradisional

dengan pelayanan

komplementer.  Dimana
upaya kesehatan dalam bidang promotif
preventif kuratif rehabilitatif, didukung
dengan sumber daya manusia dari tenaga
kesehatan (dokter) dan tenaga kesehatan
tradisional. Pengobatan/Perawatannya
dapat berupa terapi energi dan olah
pikir, ramuan dan kombinasi ramuan
dan keterampilan (akupuntur, akupresur,

pijat).

Dasar hukum pengobatan tradisional
integrasi di Indonesia adalah Peraturan
Menteri Kesehatan Republik Indonesia
Nomor 37 Tahun 2017 Tentang Pelayanan
Kesehatan Tradisional Integrasi. Dalam



Pasal 1 dijelaskan mengenai Pelayanan
Kesehatan Tradisional Integrasi adalah
suatu bentuk pelayanan kesehatan yang
mengombinasikan pelayanan kesehatan
konvensional dengan pelayanan
kesehatan tradisional komplementer,
baik  bersifat

maupun pengganti dalam keadaan

sebagai  pelengkap
tertentu. Pasal 2 Pengaturan Pelayanan
Kesehatan Tradisional Integrasi bertujuan
untuk: a. terselenggaranya pelayanan
kesehatan tradisional komplementer
yang terintegrasi di Fasilitas Pelayanan
Kesehatan yang aman, bermutu, efektif
dan sesuai dengan standar.

Permenkes No. 37 / 2017 Pasal 6.
Kesehatan Tradisional
dilakukan
tata laksana: (a) pendekatan holistik

Pelayanan
Integrasi  harus dengan
dengan menelaah dimensi fisik, mental,
spiritual, sosial, dan budaya dari
pasien, (b) mengutamakan hubungan
dan komunikasi efektif antara tenaga
kesehatan dan pasien; (c) diberikan
secara rasional; (d) diselenggarakan atas
persetujuan pasien (informed consent);
(e) mengutamakan pendekatan
alamiah; (f) meningkatkan kemampuan
penyembuhan sendiri; dan (g) pemberian
terapi bersifat individual.

Tidak ada yang salah jika tenaga

kesehatan melakukan pelayanan
kesehatan tradisional di rumah sakit,
namun diperlukan kepastian yang
terstandar dan bermutu dari pengobatan

tradisional tersebut, lalu memastikan

pasien/masyarakat aman  terhadap
pengobatan tradisional, serta untuk
khasiat pengobatan tradisional dapat

digunakan bukti-bukti empiris.

Pengobatan tradisional
Usadha Bali perlu

terintegrasi,
khususnya

dioptimalkan  sebagai salah  satu
pengobatan yang dapat dijalankan
seiring dengan pengobatan konvensional.
Dengan adanya pengobatan tradisional
terintegrasi tentu memperkaya pilihan
masyarakat mengenai pengobatan yang
diyakininya, dan dapat terlaksananya
pengobatan secara holistik terhadap
suatu penyakit.
Diharapkan  adanya wusaha untuk
meningkatkan pengetahuan dan
keterampilan SDM melalui pendidikan
dan pelatihan yang berkelanjutan,
mendorong adanya usaha penelitian dan
inovasi dalam pengobatan tradisional,
membina dan mengembangkan
industri pengobatan tradisional yang
berkelanjutan dan berorientasi global,
serta meningkatkan kesadaran dan
pemahaman

masyarakat ~ tentang

pengobatan tradisional melalui

kampanye edukasi dan promosi.

OBAT-OBAT TRADISIONAL

PENGUATAN PELAYANAN DAN PEMANFAATAN

137






BAB 8

MASA DEPAN
USADHA BALI



USADHA SIDDHI

140

MASA DEPAN
USADHA BALI

Usadha Bali wajib beradaptasi terhadap modernisasi dengan
memaksimalkan peluang-peluang yang disajikan dalam
perkembangan zaman, namun tetap memegang prinsip-prinsip dasar

budaya tradisional Bali.






USADHA SIDDHI

142

Cita-cita berbagai pihak mengenai Usadha Bali adalah keberlanjutan

Usadha Bali yang berkembang sesuai zaman, terwujudnya pelayanan

kesehatan yang holistik di berbagai fasilitas kesehatan, serta

kesejahteraan bagi pelaku atau penyehat pengobat tradisional Bali

(pengusadha).

Kemajuan ilmu pengetahuan dan
teknologi pengobatan yang telah dicapai
pengobatan medis/modern  menjadi
ruang perubahan yang harus diadaptasi.
Penguatan eksistensi dan keberlanjutan
usadha Bali akan terwujud, apabila
mampu membangun narasi kesehatan
yang dapat diterima dengan tuntutan
rasionalitas masyarakat modern. Ada 2
(dua) kekuatan yang dapat dioptimalkan
dalam strategi adaptasi usadha Bali
pada tataran teknologikal. Pertama,
Bali mempunyai kekayaan literatur
pengobatan  dan  keanekaragaman
sumber daya alam sebagai kekuatan
biokultural ~ untuk  mengembangkan
Usadha Bali. Oleh karena itu, penelitian
dan pengembangan kekayaan biokultural
harus terus dilakukan agar terbangun
pengetahuan usadha Baliyang sistematis,
empiris, logis, dan bermanfaat. Kedusa,
Bali juga memiliki kekayaan bahan-bahan
ramuan tradisional, baik yang berupa
tanaman, hewan, mineral, atau sediaan
sarian (galenik) dari ketiganya. Selama
ini, bahan-bahan ramuan tradisional Bali
tersebut belum mampu dikembangkan
secara optimal sehingga potensi pasar
obat tradisional yang demikian besar

belum dapat digarap sepenuhnya.
Melalui kemajuan teknologi pengolahan
obat-obatan tradisional yang disediakan
oleh teknologi modern, niscaya untuk
melakukan modernisasi ramuan
tradisional Bali sebagai industri potensial

dapat terwujud pada masa depan.

Dalam dimensi organisasi, keberlanjutan
usadha Bali juga dapat diungkap dari
peran berbagai institusi, baik pemerintah,
pendidikan, maupun organisasi profesi
dalam menunjang usaha pengembangan
Usadha Bali. Peran setiap institusi
terkait erat dengan wewenang, fungsi,
dan tugasnya masing-masing, sebagai
lingkungan  struktural yang mesti
diadaptasi oleh setiap elemen dalam
sistem usadha Bali. Sinergitas antar-
institusi beserta dukungan praktisi usadha
Bali tentunya diharapkan akan menjadi
kekuatan penggerak ataupun pendorong
dalam pengembangan Usadha Bali ke
depan. Kepatuhan terhadap regulasi
pemerintah menjadi wujud strategi
adaptasi pada tataran organisasional
yang harus dilakukan praktisi usadha Bali.
Dengan demikian, pengembangan yang
dilakukan tidak bertentangan dengan



hukum dan mampu mengadaptasi nilai-
nilai modern yang lebih produktif bagi
masa depan usadha Bali. Setiap regulasi
pemerintah pasti menyesuaikan dengan
regulasi sistem medis modern karena
suatu aturan tidak boleh bertentangan
dengan aturan yang lain, sehingga di
sinilah dialektika tradisional dan modern
berlangsung.

Fakta di lapangan menunjukkan bahwa
antusiasme para pengobat tradisional
Bali untuk mematuhi requlasi negara
juga cukup besar. Kepatuhan ini dilandasi
oleh pertimbangan, antara lain: (1)
tidak sulit memenuhinya; (2) agar
tidak bermasalah saat melaksanakan
praktik; (3) menyambut niat baik (good
will) dan keinginan politik (political
will) pemerintah untuk memajukan
pengobatan tradisional; dan (4) harapan
masa depan yang lebih baik bagi para
pengusadha. Artinya, kepatuhan tersebut
bukanlah semata-mata karena regulasi
bersifat koersif (memaksa), tetapi juga
karena tumbuhnya kesadaran dalam diri
pengusadha.

Regulasi pemerintah tersebut tentu
harus didukung oleh institusi pendidikan
sebagai intelektual organis. Dukungan
dari  lembaga  pendidikan  tinggi
terhadap pengembangan kesehatan
tradisional telah menunjukkan hal yang
mengesankan.  Beberapa  publikasi
ilmiah mengenai usadha Bali, terbukti
produktif dalam menyebarluaskan ide-

ide perubahan terkait betapa pentingnya

pengembangan usadha Bali. Malahan
lembaga pendidikan turut mendorong
pemerintah untuk lebih memerhatikan
usaha-usaha pengembangan pelayanan
kesehatan tradisional melalui kajiankajian
akademis yang menjadi dasar penatapan
regulasi. Sinergi ini harus terus dibangun
dalam rangka penyempurnaan setiap
kebijakan pemerintah agar semakin
produktif ke depan.

Dengan berbagai keunggulan tersebut,
tidak berlebihan bila dikatakan bahwa
pelayanan kesehatan medis konvensional
(modern) lebih tepat menanggulangi
masalah penyakit (disease). Prinsip
keakuratan, keberdasaran, dan
keterukuran pada medis modern
memastikan kesembuhan pasien
berdasarkan indikator hilangnya penyakit
yang dapat diuji secara klinis, bukan
sekadar persepsi pasien yang merasa
lebih sehat setelah berobat (illness).
Untuk memastikan kesembuhan itu,
prosedur medis modern bagi jenis-jenis
penyakit tertentu, sering membutuhkan
proses yang berjenjang. Mengingat
obat diberikan dengan dosis ringan,
sedang, dan berat, menurut tingkat
keparahan penyakit pasien. Hal ini tidak
jarang memerlukan durasi yang panjang
sehingga pasien tidak merasakan
efek pengobatan secara cepat. Dalam
perspektif illness, ini dapat dipandang
sebagai  kekurangan oleh  pasien
sehingga ia memerlukan alternatif
yang lain. Sementara itu, pengobatan

tradisional, khususnya usadha Bali

MASA DEPAN USADHA BALI

143



USADHA SIDDHI

144

dengan pendekatan holistik body, mind,
soul, memiliki nilai keunggulan dalam
dimensi rasa sakit (illness). Kendatipun
usadha Bali juga mengobati penyakit
pasien (body), tetapi prosedur yang
diterapkan sulit diukur akurasinya.
Fakta menunjukkan bahwa acap kali
seorang balian memvonis  pasien
terkena serangan black magic, padahal
secara medis pasien tersebut menderita
penyakit tertentu. Walaupun demikian,
juga tidak dapat dipungkiri bahwa pasien
kerap merasakan rasa sakitnya berkurang
setelah berobat pada pengusadha
(balian). Menurunnya rasa sakit berhasil
menguatkan kepercayaan pasien kepada
pengusadha, bahkan acap kali menjadi
dasar untuk merekomendasikan kepada
orang lain. Hal ini tidak lepas dari nilai
budaya dan keagamaan dalam diri pasien
sehingga mampu berterima dengan
terapi psikoreligius (mind-soul) sebagai
bagian dari upaya kesembuhannya.
Dimensi illness tampaknya memberi
peluang lebih besar bagi usadha Bali
untuk mengambil peran dalam pelayanan
kesehatan holistik.

Masyarakat Bali masih mempercayai
dan meyakini bahwa pengobatan
dengan cara Usadha bermanfaat untuk
menyembuhkan orang sakit. Walaupun
telah banyak terdapat Puskesmas,
klinik-klinik dokter yang tersebar merata
di setiap daerah. Berobat ke balian/
pengusadha masih menjadi pilihan yang
tidak dapat dikesampingkan begitu
saja, baik bagi orang desa maupun

orang kota. Kepercayaan dan keyakinan
masyarakat ini menjadi modal utama
serta menegaskan bahwa pasar atau
market Usadha Bali masih diganderungi
masyarakat. Selain alasan tersebut,
masyarakat dunia saat ini tengah
“menggaungkan”  pengobatan  dari
alam yang dikenal dengan istilah back
to nature. Diketahui pula pengobatan
konvensional memiliki efek samping atau
negatif terhadap tubuh, jika dikonsumsi
dalam jangka waktu yang panjang.

Usadha Bali dengan keberlimpahan
referensi pengetahuan dan
keanekaragaman hayatinya memang
harus dikembangkan secara optimal.
Pengembangan masa depan Usadha
Bali melalui proses adaptasi dialektis
tentunya akan memberi manfaat lebih
besar, baik secara normatif maupun
praktis.  Secara  normatif  bahwa
pengetahuan kesehatan dan kekayaan
biokultural yang dimiliki oleh masyarakat
Bali dapat dikembangkan secara optimal
untuk membantu masyarakat mengatasi
masalah-masalah  kesehatan. Secara
praktis bahwa pengembangan Usadha
Bali menjadi peluang bagi pengobat
tradisional (balian atau pengusadha)
untuk menjadi tenaga kesehatan yang
profesional sekaligus sejahtera. Sikap
terbuka masyarakat dan pengobat
tradisional Bali untuk beradaptasi dengan
tatanan sosial budaya modern adalah
prasyarat bagi keberlanjutan usadha
Bali. Dalam sistem Usadha Bali inilah

peran pengusada dan tenaga pelayanan



kesehatan tradisional lainnya akan
mendapat ruang sekaligus peluang untuk
mengembangkan profesionalitasnya.
Walaupun demikian, pengembangan
tersebut harus mengikuti peraturan-
peraturan yang berlaku dan tidak
meninggakan nilai-nilai kultural,
keagamaan (religius), serta magis sebagai
spirit Usadha Bali.

Pengusadha Bali terbagi menjadi
beberapa jenis, seperti balian ketakson,
balian kapican, balian usadha maupun
balian ~ campuran.  Dalam  upaya
pengembangan sistem pengobatan yang
erat kaitannya dengan kondisi kesehatan
(fisik, psikis, jiwa) diperlukan lintas ilmu
pengetahuan dan pengalaman dari
balian/pengusadha untuk memajukan
serta mengilmiahkan warisan
pengetahuan leluhur Bali ini. Tidak hanya
yang berbau atau sarat pada keyakinan
serta kepercayaan, tetapi melihat pula

dari sisi logis dan alamiah.

Fenomena paradoks yang terlihat pada
pengusadha Bali saat ini tentu harus
diatasi dengan jalantengah (netral), yakni
profesionalitas. Dalam profesionalitas
terkandung unsur kualitas, kompetensi,
integritas, dan penghargaan atas profesi.
Proses komersialisasi dan komodifikasi
usadha Bali yang melanggar etik (sesana
balian) tidak akan terjadi, apabila seorang
pengusadha bersikap profesional.
Sebaliknya, penghargaan atas profesi
menjadi potensi ekonomi yang dapat

dioptimalkan tanpa melanggar sesana,

apabila setiap pengusada mampu
bersikap profesional.

Implementasi peraturan pemerintah,
baik pusat dan daerah dan peraturan
gubernur tersebut memang sudah
berjalan dengan baik, namun yang
menjadi pertanyaan apakah hal tersebut
yang menjadi tujuan pelestarian dan
pengembangan Usadha Bali? Tentu perlu
disadari dan menjadi renungan bersama,
bahwa Usadha Bali sejak diwariskan dari
leluhur terdahulu hingga sampai saat
ini belum terlihat pengembangannya
secara maksimal. Para pengusadha
saat ini hanya menjalankan apa yang
ia ketahui, apa yang ia baca, dan apa
yang ia yakini. Belum ada upaya untuk
mengkaji ulang ataupun melakukan
riset-riset sederhana secara mandiri
yang ditulis perkembangan maupun
hasilnya. Seharusnya perlu diadakannya
pengkajian ulang terhadap lontar-lontar
atau manuskrip mengenai Usadha Bali,
diskusi-diskusi yang mendalam terhadap
praktisi-praktisi/ pengusadha. Sehingga
dapat merumuskan sistem pengobatan
Bali yang jelas secara keilmuan,
sistematis, memiliki dasar pondasi yang
kuat, serta dapat diterima oleh seluruh
pengusadha di Bali. Dengan hal tersebut,
maka tidak menutup kemungkinan
bahwa Usadha Bali dapat diakui sebagai
sistem pengobatan tradisional asli Bali
oleh WHO (World Health Organization).
Seperti yang dilakukan oleh Negara
Thailand dengan mengadopsi berbagai
sistem pengobatan yang ada di dunia,

MASA DEPAN USADHA BALI

145



USADHA SIDDHI

146

salah  satunya Ayurvedic. Namun
tetap mempertahankan cikal bakal
pengobatan serta berakar dari budaya
masyarakat lokal, maka Thailand pun
berhasil membentuk brand pengobatan
tradisionalnya dengan istilah “Thai

Massage” yang mendunia.

Untuk mendapat pengakuan di berbagai
belahan dunia sebagaisistem pengobatan
tradisional yang bercorak Bali, diwajibkan
untuk  memiliki nomenklatur yang
jelas serta tersistematisasi secara teori
maupun praktiknya. Usadha Bali tidak
dapat berdiri sendiri, karena terdapat
berbagai pandangan, ribuan lontar dan
banyaknya penafsiran mengenai hal
tersebut. Diperlukan adanya sinergitas
dengan ilmu pengobatan tradisional
lainnya, serta mencari benang merahnya.
Sehingga menjadi jembatan untuk diakui

secara nasional maupun internasional.

Bila membaca lontar Usadha vyang
ada di Bali, isinya sebagian besar
bersumber pada kitab Ayurweda. Erat
kaitannya antara dunia pengobatan
yang berkembang di Bali dengan agama
Hindu. Hampir seluruh lontar Usadha
Bali, diawali pada bait pertamanya
dengan mantra pemujaan kehadapan
Hyang Widhi, Tuhan Yang Maha Esa, atau
kehadapan Dewa Siwa, Indra, Rudra,
Brahma, Wisnu, dan dewa-dewa lainnya,
memohon berkahnya dalam mengobati
seorang yang menglami sakit. Semua
mantra ini berasal dari petikan sloka
yang ada di dalam kitab suci umat Hindu.

Di samping itu, beberapa tattwa Hindu
banyak terselip di dalamnya. Dari hal
tersebut, dapat mencerminkan adanya
kolaborasi serta alkulturasi budaya
mengenai Usadha Bali mula (murni)
dengan sistem pengobatan Hindu
(Ayurweda). Ada yang menyebutkan
bahwa Ayurweda merupakan budaya
India, praktik-praktik
ataupun berbau aliran kepercayaan India.

ke-India-an,

Namun jika ditelisik dengan hati murni,
tanpa adanya kepentingan, arogansi,
egoisitas, dan lebih mendalam. Tidak
ada salahnya jika Usadha Bali memang
bersumber dari Ayurweda. Dimana
Ayurweda sendiri tergolong kitab suci
Veda Smerti, bagian Upaveda. Dimana
Hindu Bali pun mengadopsi bahwa kitab
sucinya adalah Veda (Sruti dan Smerti).

Ayurweda merupakan sistem
pengobatan tertua di dunia, dimana
telah tersistematisasi, nomenklaturnya
jelas dan diakui secara global. Bahkan,
pengobatan-pengobatan  konvensional
mengacu pada Ayurweda mengenai
sistem pengobatannya, diagnosa, bahkan
yang berhubungan dengan alat-alat
kesehatannya. Sehingga tidak menutup
kemungkinan bahwa Usadha Bali pun
bersumber atau berakar dari Ayurweda.

Seekor semut tidak akan mungkin dapat
membawa makanan yang lebih besar
dari tubuhnya ataupun menyelesaikan
suatu tugas hanya dalam ke-"sendiri”an.
Pasti semut akan berkomunikasi dengan
baik, dan menggelorakan semangat



gotong royong dalam mencapai suatu
tujuan bersama. Begitupun dengan
pengembangan serta pelestarian Usadha
Bali. Diperlukan adanya kekompakan,
kesamaan persepsi, optimisme yang
sama, semangat juang yang padu dan
kuat, tetap berorientasi pada fungsional
terhadap masyarakat yakni keamanan
dan khasiat (safety dan efficacy). Tetap
tegquh pada pendirian dan cita-cita
bersama mengenai Usadha Bali, yakni
dapat diakui secara formal sebagai sistem
pengobatan yang sistematis dan saintifik
oleh pemerintah dan dapat berjalan
beriringan dengan sistem pengobatan
konvensional.

Pemerintah Indonesia khususnya Bali
tengah menggenjot wellness tourism,
yang membawa berita menggembirakan
bagi sebagian pengusadha. Hal ini
juga menjadi renungan kita bersama,
apakah kebijakan tersebut benar-benar
mempertahankan eksistensi religius-
magis dari Usadha Bali? Apakah kebijakan
tersebut benar-benar memberi ruang dan
peluang bagi para pengusadha? Jangan
sampai pengusadha hanya menjadi
“tapel barong megantung” dalam upaya
komersialisasi budaya Bali ini. Tidak
mudah bangga dan berpuas diri dengan

apa yang telah atau akan terjadi. Tidak
merasa menang sendiri, benar secara
perseorangan, serta mengaku paling
menguasai ilmu pengobatan tradisional
ini. Namun berusaha menggali lebih
dalam, lebih masuk terkait ilmu adiluhung
ini menjadi bibit unggul serta tolok ukur
Usadha Bali masa depan.

Perlu ditekankan, bahwa pengobatan
holistik bukan berartimencampuradukkan
sistem medis konvensional (barat) dan
kesehatan tradisional, tetapi keduanya
mampu mengambil peran dan fungsinya
masing-masing sesuai dengan keahlian
yang dimiliki pengobat. Pelayanan
kesehatan holistik harus dibangun dengan
prinsip kesejajaran, saling melengkapi,
dan saling mendukung. Dari perspektif
illness dan disease, dapat diakui bahwa
medis modern lebih unggul dalam
dimensi disease (penyakit) terutama
dengan prinsip keakuratan, keberdasaran,
dan keterukurannya. Sebaliknya, usadha
Bali dapat berperan lebih strategis
dalam dimensi illness (rasa sakit) melalui
pendekatan holistik body, mind, soul.
Kendatipun ~ demikian, = pembedaan
ini bukanlah potret keunggulan dan
kelemahan, melainkan sebatas jembatan
untuk memadukan keduanya.

MASA DEPAN USADHA BALI

147



USADHA SIDDHI

148

daftar pustaka

Transkrip dan terjemahan Lontar

Ganapati Tatwa Sudharsana Devi Singhal Satapitaka no 2 Edited by Prof Dr
Raghuvira, Dvipantara-pitaka The Indonesian Collectanea in the serie
of Indo Asia Literatures, International Academy of Indian Culture , New
delhi 1958

Krakah Modre Aji Griguh. Penyusun | Nyoman Kaler, BA. Mengungkap dan
membantu cara membaca Aksara Modre/Aksara Wayah/Aksara Nawa
Sastra

Lontar Wariga Gemet transkrip dan terjemahannya Dinas Kebudayaan Bali

Tutur Aji Saraswati Disalin dan diterjemahkan oleh Wayan Budha Gautama,
Surabaya, Paramita 2009

Usada Separa. Proyek Terjemahan Lontar Usada Bali Kantor wilayah
Departemen Kesehatan Provinsi Bali Bekerja sama dengan The Asia
Foundation.

Usada Sari. Proyek Terjemahan Lontar Usada Bali Kantor wilayah
Departemen Kesehatan Provinsi Bali Bekerja sama dengan The Asia
Foundation.

Usada Cemeng Sari. Proyek Terjemahan Lontar Usada Bali Kantor wilayah
Departemen Kesehatan Provinsi Bali Bekerja sama dengan The Asia
Foundation.

Usada Bhagawan Kasyapa Proyek Terjemahan Lontar Usada Bali Kantor
wilayah Departemen Kesehatan Provinsi Bali Bekerja sama dengan
The Asia Foundation.

Wrehspati Tattwa Aksara Bali. Latin dan Terjemahannya, Bali Wisdom

Agastia, IBG. 2006. Dokter Ida Bagus Rai dan Karya Sastranya. Denpasar:
Yayasan Dharma Sastra.

Foster, George M. & Barbara Gallatin Anderson. 1978. MedicalAnthropology.
New York: John Willey and Son.

Kumbara, A.A. Anom. 2010. "Sistem Pengobatan Usada Bali”, artikel dalam
Canang Sari Dharma Smerti Mengenang Bhakti Prof. Nala. Sukarma, |
Wayan dan | Wayan Budi Utama, (peny.). Denpasar: Widya Dharma.

Nala, Ngurah. 1993. Usada Bali. Denpasar: Upada Sastra.

. 2006. Aksara Bali dalam Usada. Surabaya: Paramita.

. 2001. Ayurweda lImu Kedokteran Hindu 1. Denpasar: Upada
Sastra

. 2001. Ayurweda lImu Kedokteran Hindu 2. Denpasar: Upada
Sastra



Purwadi dan Purnomo, E.P. (2008). Kamus Sansekerta Indonesia.Yogyakarta:
BudayaJawa.Com.

Pulasari, Jro Mangku., Artana, Jro Mangku Nyoman. 2011. Usadha Bali Agung,
Surabaya: Paramitha.

Suatama, Ida Bagus. 2021. Usada Bali Modern. Yogyakrta: AG Publishing.

Sutrisno, Mudji. 2005. Teori-Teori Kebudayaan. Yogyakarta: Kanisius

Sukartha,  Nyoman. 2014. "Usadha llmu Pengobatan Ayur Veda Bali”, dalam
Jurnal Jumantara Vol. 5, No. 1 Tahun 2014, halaman 109—135.

Wiana.K. Krisnu, Cok Raka. Sindu, IB Kade. 1984. Acara lll. Direktorat
Bimbingan Masyarakat Hindu dan Budha. Jakarta: Mayasari

Yudiantara, Putu. 2019. [Imu Tantra Bali. Memetakan Ajaran Spiritual Para
Leluhur. Denpasar: Bali Wisdom

Yasa, | Wayan Suka. 2020. Wijaksara:Tuntunan Yoga Anak Nyastra Bali.
Pascasarjana Universitas Hindu Indonesia

. 2007. Brahmawidya: Studi Teks Tattwa Jnana. Denpasar

:Fakultas llmu Agama, UNHI

MASA DEPAN USADHA BALI

149






Josmar Kol - 1 b

Yayasan Puri Kauhan Ubud mengucapkan terima kasih
kepada PT Pupuk Indonesia (Persero), PT Petrokimia
Gersik, PT Pupuk Kalimantan Timur, Pertamina (Persero),
PT Perusahaan Listrik Negara (Persero), Bank Indonesia,
Bank Tabungan Negara, Bank Negara Indonesia (Tbk), Bank
Rakyat Indonesia (Tbk), Gotra Pengusada Bali, Yayasan
Mudra SwariSaraswati, Media Ubud, Hello Ubud, Universitas
Udayana, Universitas Dwijendra, Universitas Mahasaraswati,
Universitas Hindu Indonesia, Universitas Hindu Negeri | Gusti
Bagus Sugriwa, Sekolah Tinggi Agama Hindu Mpu Kuturan

Singaraja, para narasumber dari berbagai instansi nasional

dan daerah, serta pihak-pihak lain yang telah membantu
suksesnya penyelenggaraan Sastra Saraswati Sewana 2023.




Pugi Kauhan Ubud
yimguspedly

www.purikauhanubud.org

email facebook youtube IG
purikauhanubud.org  Yayasa Puri Kauhan Ubud  Puri Kauhan Ubud TV purikauhanubud

JI Raya Ubud No.35, Ubud, Gianyar, Bali, Indonesia, 80571



