
Siddhi







Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 28 Tahun 2014 Tentang Hak Cipta

Pasal 1 :
1. 	 Hak Cipta adalah hak ekslusif pencipta yang timbul secara otomatis berdasarkan prinsip deklaratif 

setelah suatu ciptaan diwujudkan dalam bentuk nyata tanpa mengurangi pembatasan sesuai dengan 
ketentuan perundang-undangan.

Ketentuan Pidana
Pasal 113
1. 	 Setiap orang yang dengan tanpa hak melakukan pelanggaran hak ekonomi sebagaimana dimaksud 

dalam Pasal 9 ayat (1) huruf 1 untuk penggunaan secara komersial dipidana dengan pidana penjara paling 
lama 1 (satu) tahun dan/atau pidana denda paling banyak Rp100.000.000 (seratus juta).

2. 	Setiap orang yang dengan tanpa hak dan/atau tanpa izin pencipta atau pemegang hak melakukan  
pelanggaran hak ekonomi Pencipta sebagaimana dimaksud dalam Pasal 9 ayat (1) huruf c, huruf  d, huruf  
f dan /atau huruf h untuk penggunaan secara komersial dipidana penjara dengan pidana penjara paling  
lama 3 (tiga) tahun dan/atau pidana denda paling banyak Rp500.000.000, (lima ratus juta rupiah). 



PENGGAGAS
Anak Agung Gde Ngurah Ari Dwipayana

Sukardi Rinakit

TIM PENULIS
I Gede Sri Agus Putrawan

Putut Dewantha Jenar

PEMATERI
Iwan Halwani, Skm., M.Si

Dr. Sofa Fajriah
Dr. dr. I Nyoman Gede Anom, M.Kes

Dr. dr. Ketut Suparna, Sp.B, Subsp.Onk(K)., M.Si
Prof. Dr. Ni Luh Putu Indi Dharmayanti, M.Si.

Prof. Dr. rer.nat Drs. I Made Agus Gelgel Wirasuta, 
Apt., M.Si

Drs. I Made Bagus Gerametta, Apt.
Ir. I Wayan Jarta, M.M

Dr. Putu Suta Sadnyana, SH., MH
Joys Karman Nike Palupi

dr. Ketut Suarjaya, MPPM
Prof. Dr. dr. Nyoman Kertia, SpPD-KR

I Ketut Sandika
Ida Bagus Made Bhaskara

I Gusti Ngurah Bagus Yudha Pradana, S.Kes.
Dr. Ida Bagus Kesnawa, M.M

PROOF READER
IDAP Teguh Mahasari

Intania Poerwaningtias

FOTO SAMPUL
Anggara Mahendra

DESAIN
MD Gofar

Cetakan Pertama, Oktober 2023
ISBN : 978-623-98314-7-9
xii + 170 :  17,5 x 24,5 cm

DITERBITKAN OLEH :
Yayasan Puri Kauhan Ubud

Jl Raya Ubud No.35, Ubud, Gianyar, Bali, Indonesia, 80571
www.purikauhanubud.org

email : info@purikauhanubud.org



U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

vi

sa
m

bu
ta

n

Om Swatysastu, 
Om Awighnam Astu Nama sidham 
Om Saraswati Dipata ya Namah

Usadha Bali merupakan salah satu warisan sistem pengetahuan kesehatan dari para 
leluhur untuk meningkatkan derajat kesehatan dan kesejahteraan masyarakat Bali. 
Pengetahuan usadha diturunkan dari nilai-nilai kebudayaan Bali yang senantiasa 
menempatkan makrokosmos dan mikrokosmos dalam hubungan yang selaras dan 
harmonis untuk mencapai kebahagiaan (Hita), terlepas dari sakit dan penderitaan.
Usadha Bali memandang kesehatan sebagai kesatuan utuh (holistic) antara fisik, 
mental dan spiritual. Konsepsi tentang kondisi sehat atau sakit merujuk pada kondisi 

A A G N  A R I  D W I PAYA N A S U K A R D I  R I N A K I T



vii

keseimbangan dan ketidakseimbangan unsur-unsur pembentuk 
tiga lapisan tubuh (Tri Sarira) yakni tubuh fisik (stula sarira), tubuh 
halus-psikis  (suksma sarira) dan tubuh penyebab/atma (antah 
karana sarira), serta keseimbangan dan keharmonisan hubungan 
dengan lingkungannya yang lebih luas, berupa hubungan 
harmonis dengan alam raya (palemahan), hubungan harmonis 
secara sosial (pawongan) dan hubungan harmonis secara spiritual 
dengan Ida Sang Hyang Widhi Wasa (parahyangan). Menurut 
usadha Bali, sehat tidak hanya menyangkut bebas dari sakit atau 
penyakit, tetapi juga keadaan fisik, mental dan spiritual yang 
bahagia secara utuh. Kesehatan sejatinya berhubungan erat 
dengan pencapaian tujuan hidup, ‘Dharmartha kama moksanam 
sariram sadhanam’, yang bermakna bahwa tubuh fisik atau raga 
(sarira) merupakan sarana (sadhana) untuk untuk meraih dharma 
(kebajikan), artha (kemakmuran), kama (kesenangan) dan moksha 
(kebebasan tertinggi).

Keberagaman pengetahuan yang terdapat dalam usadha Bali 
menunjukkan bahwa usadha Bali terbentuk dari nilai kearifan 
masyarakat Bali (local wisdom) serta persinggungan dengan 
pengetahuan kesehatan tradisional lainnya terutama yang 
bersumber dari Ayurveda, yang telah melalui proses seleksi, 
adopsi dan adaptasi sesuai perkembangan zaman dalam lingkup 
ruang (mandala- desa), waktu (kala) dan keadaaan (patra). 

Usadha Bali memandang kesehatan sebagai 
kesatuan utuh (holistic) antara fisik, mental 
dan spiritual, sehingga usadha Bali masih 
dianggap fungsional dan efektif untuk 
mengatasi permasalahan kesehatan tertentu 
terutamanya yang berkaitan dengan aspek 
sosial budaya dan spiritual



U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

viii

Secara empiris kesehatan tradisional usadha Bali masih dianggap 
fungsional dan efektif untuk mengatasi permasalahan kesehatan, 
terutamanya yang berkaitan dengan aspek sosial, budaya dan spiritual 
yang juga menjadi faktor penting dalam kesehatan. Masyarakat Bali 
masih menggunakan usadha Bali atau Balian sebagai pilihan untuk 
upaya pengobatan yang berdampingan dengan sistem kesehatan 
konvensional modern, dengan tujuan mulia yang sama yakni 
meningkatkan derajat kesehatan dan kesejahteraan.

Dewasa ini, secara global Organisasi Kesehatan Dunia (WHO) telah 
mengakui keberadaan kesehatan tradisional sebagai bagian dari 
upaya kesehatan dan kesejahteraan secara universal, serta telah 
diupayakan memasukannya ke dalam sistem perawatan kesehatan 
utama, secara tepat, efektif, dan di atas segalanya, “safety” atau aman. 
Upaya pengembangan kesehatan tradisional Bali (usadha Bali) yang 
berorientasi pada kaidah safety dan efficacy (aman dan khasiat) baik 
berupa tata cara pengobatan maupun obat-obatannya tentu perlu 
dilaksanakan melalui sinergi terpadu semua pemangku kepentingan, 
yakni pemerintah, dunia pendidikan, masyarakat, praktisi, pelaku 
usaha serta media, yang kali ini telah terlibat dan ikut ambil bagian 
dalam rangkaian kegiatan Sastra Saraswati Sewana 2023 yang secara 
konsisten diselenggarakan oleh Yayasan Puri Kauhan Ubud. 

Dalam buku ini direkam berbagai pemikiran dan gagasan yang 
tersampaikan dalam kegiatan Usadha Gocara (seminar), Expo dan 
Workshop Usadha dengan tema Wariga Usadha Siddhi yakni jalan 
sastra untuk membumikan sistem perhitungan waktu dan keunggulan 
ilmu pengobatan Bali. Semoga buku ini dapat menginspirasi 
pengembangan usadha Bali melalui kebijakan, penguatan ekosistem, 
penguatan produksi dan perizinan, penguatan pelayanan dan 
pemanfaatan obat tradisional, untuk memastikan pengembangan 
usadha Bali secara tepat dan berkesinambungan.

Om Santih Santih Santih Om.

AAGN Ari Dwipayana
Sukardi Rinakit



ix



x

da
ft

ar
 is

i

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

x

da
ft

ar
 is

i

• 	Usadha Bali
• 	Manuskrip Usadha, 

Catatan dalam Lontar 
• 	Sejarah Usadha Bali
• 	Konsepsi Sehat Sakit 

Dalam Usadha
• 	Klasifikasi dan Jenis 

Penyakit yang dikenal 
dalam Usadha

• 	Balian: Praktisi Usadha 
Bali   

• 	Teknik Diagnosis Balian
• 	Bahan Obat/ Tamba

Selayang Pandang 
Usadha Bali

Sambutan

Pendahuluan

08 28

• 	Wariga Usadha
• 	Gama Usadha
• 	Wisadha – Usadha (Tata 

Cara Pengobatan), Usadhi 
(Obat-Obatan)

Dharma (Keilmuan) 
Usadha Bali



xi

62 76 90

• 	Talkshow Wariga dan 
Usadha for Millenials : 
Sosialisasi dan Edukasi 
Usadha untuk Millenials

• 	Usadha Bali sebagai 
Bagian Kesehatan 
Tradisional secara Global

Pembumian 
Usadha

• 	Kebijakan Pengembangan 
Pelayanan Kesehatan 
Tradisional secara 
Nasional 

• 	Kebijakan Pelayanan 
Kesehatan Tradisional di 
Bali

Usadha Gocara: 
Kebijakan 
Pengembangan 
Usadha

• 	Penguatan Penelitian 
dan Pengembangan 
Tanaman Obat dan Obat 
Tradisional

• 	Penguatan Riset dan 
Inovasi Tanaman Obat 
dan Obat Tradisional

Penguatan 
Ekosistem 
Pengembangan 
Usadha



U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

xii

• 	Pengembangan dan 
Pemanfaatan Sediaan 
Herbal untuk Memperkuat 
Ketahanan Kesehatan 
Nasional.

• 	Mengawal Kemandirian 
Obat Herbal

• 	Registrasi Obat 
Tradisional dan 
Penerapan CPOTB

• 	Perizinan Pengobatan 
Tradisional (Empiris, 
Komplementer, Integrasi )

• 	Pembiayaan Kesehatan 
Pengobatan Tradisional 
Dalam Program JKN

• 	Implementasi Layanan 
Kesehatan Tradisional 
RSBM

• 	Integrated Traditional 
Health

Penguatan 
Produksi dan 
Perizinan 
Pengobatan 
Tradisional

104 126

Penguatan 
Pelayanan dan 
Pemanfaatan 
Obat-Obat 
Tradisional

140

Masa Depan 
Usadha Bali

Daftar Pustaka



xiii



xiv

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

P E N D A H U L U A N
Usadha sebagai sistem pengobatan tradisional Bali untuk meningkatkan 

derajat kesehatan, telah ada sejak ratusan bahkan ribuan tahun lalu dan 

hingga kini masih bertahan sebagai pilihan masyarakat Bali untuk mengatasi 

permasalahan kesehatan. 

Om Awighnam Astu Namo Sidham 
Om Saraswati Dipata ya Namah



1



2

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I Masih kuatnya kepercayaan sebagian masyarakat terhadap penyebab 

penyakit niskala menjadi salah satu alasan praktik pengobatan usadha 
Bali masih diminati. 

Masyarakat Hindu di Bali umumnya 
percaya jika penyakit dapat disebabkan 
oleh dua penyebab atau kausa, yakni 
kausa sekala dan kausa niskala. 
(Nala,1993:2) Namun dalam konteks yang 
lain, bertahannya pengobatan usadha Bali 
tersebut menunjukkan kemampuannya 
dalam beradaptasi dengan lingkungan.
(Suatama, 2021:14). Pengetahuan usadha 
diturunkan dari generasi ke generasi 
sesuai dengan nilai-nilai adiluhung dalam 
budaya Bali yang menempatkan Bhuana 
Agung (makro kosmos/alam semesta) dan 
Bhuana Alit (mikro kosmos/tubuh) dalam 
hubungan yang selaras dan harmonis. 
Keseimbangan secara utuh (holistic) 
antara tubuh, mental dan spiritual dalam 
konsep keselarasan padma bhuwana 
dan padma hredaya untuk mencapai 
kebahagiaan (Hita) sehingga terhindar 
dari sakit, penderitaan, dan kesengsaraan. 
Keberadaan usadha Bali terekam dalam 
berbagai manuskrip berupa catatan 
tertulis pada lontar maupun secara cerita 
lisan atau tutur.

Kesehatan Tradisional Bali (usadha Bali) 
disebutkan dalam beberapa lontar usadha 
diantaranya Usadha Sari, Usadha Cemeng 

Sari, Usadha Separa, Usadha Bhagawan 
Kasyapa, bahwa dharma usadha Bali 
(kebenaran usadha) terdiri dari tiga 
kerangka dasar yakni Wariga, Gama dan 
Wisada (yang dibagi menjadi usadha dan 
usadhi). Wariga menjadi faktor penting 
dalam usadha Bali, yang mana waktu 
serta pemilihan hari baik yang berkaitan 
dengan konstelasi bhuana agung (alam 
semesta) yang selaras dengan buana 
alit (tubuh) dapat menjadi pembeda 
antara hal yang sakral dan hal yang 
profan. Wariga juga  menjadi petunjuk 
jalan bagi manusia untuk mencapai yang 
terbaik dan meningkatkan keyakinan/
kemantapan hati dalam beraktifitas. 
Pemilihan hari yang dianggap baik sangat 
berpengaruh terhadap aspek keyakinan 
dan spiritual yang juga menjadi faktor 
penting dalam kesehatan. Wariga 
dalam bidang kesehatan dimanfaatkan 
untuk membantu “mendiagnosa” 
konstitusi tubuh (tubuh fisik, mental, 
spiritual) atau prakerti seseorang yang 
dipengaruhi oleh energi kosmis baik 
berupa gravitasi, radiasi, suhu, iklim dari 
matahari, bulan, bintang dan planet-
planet yang mempengaruhi bumi dan 
seluruh isinya yang menjadi perhitungan 



P
EN

D
A

H
U

LU
A

N

3

dalam wariga. Konsep keseimbangan 
dengan alam semesta adalah salah 
satu sumber kebahagiaan (Hita) yang 
dikenal sebagai Tri Hitta Karana yakni 
Palemahan (hubungan harmonis dengan 
alam lingkungan), Pawongan (hubungan 
harmonis antar sesama) dan Prahyangan 
(hubungan harmois dengan Tuhan secara 
Spiritual).

Dalam Lontar Wariga Gemet, disebutkan 
bahwa Usadha Gama adalah salah satu 
dari empat wariga yang ada di dunia 
yang terdiri dari; Wariga Usadha Gama, 
Wariga Uliken, Wariga Sundari Bungkah, 
dan Wariga Putus. Usadha Gama memuat 
tentang Kala (waktu) dan Bhuta (ruang/
materi) sehingga dalam konsep sehat 
sakit tradisional Bali terdapat pengaruh 
ruang dan waktu (Sekala) serta unsur 
diluar ruang dan waktu (Niskala). 

Gama diartikan sebagai tuntunan, 
petunjuk, aksara, simbol yang 
diformulakan ke dalam diagram Nawa 
Sanga (sembilan penyangga), sebagai 
bagian ajaran spiritual Siwa, Siwagama 
yakni Siwa Siddhanta yang dianut 
sebagian besar masyarakat Bali. Diagram 
Nawa Sanga dapat dipakai pedoman 
dalam Usadha, yakni komponen arah, 
warna, simbol, angka, aksara, energi  
Dewa dan Sakti, dan atribut simbol 
lainnya. Pengolahan atau pengringkesan 
formula nawa sanga yakni dasa aksara,  
panca aksara dan tri aksara yakni; Ang 
(sifat panas), Ung (sifat dingin), Mang 
(sifat sedang) menjadi konsep sehat dan 

sakit dalam usadha yakni; Penyakit ada 
tiga jenis sakit sekaligus berdampingan 
dengan tiga jenis obatnya. Keseimbangan 
dan ketidak keseimbangan ketiga sifat 
unsur tersebut  (Panes, Tis, Sebaa) 
menentukan kondisi sehat atau sakit.  
Panes (panas)- Tis (dingin)- Sebaa (panas 
–dingin) ini sangat dekat dengan konsep 
Tri Dosha (Vata, Pitha dan Kapha) dan 
Tri Mano Dosha (Satvam, Rajas, Tamas) 
dalam Ayurweda sebagai akar dari usadha 
yang bersumber pada pengetahuan Weda 
Smerti yakni Upaweda. 

Dalam Wisada yang terdiri dari usadha 
(tata cara pengobatan) dan usadhi (Obat-
obatan) juga menggunakan perlambang/ 
simbol Tri Aksara yakni; Anget (hangat) 
– Tis (sejuk) – Dumelada (sedang), dari 
bagian-bagian tanaman obat, salah 
satunya termuat dalam Lontar Taru 
Pramana yang menjelaskan sifat-sifat 
anget, tis, dumelada dari setiap bagian 
akar, batang, daun, bunga, dan buah dari 
tanaman-tanaman obat. Dalam lontar 
usadha juga disebutkan bahwa seorang 
penyehat atau penyembuh tradisional 
Bali yang disebut sebagai Balian 
diwajibkan menguasai tiga ilmu utama 
yakni Budha Kecapi (etika dan diagnosa), 
Katikelaning Genta Pinara Pitu (anatomi, 
fisiologi tubuh, mental dan spiritual 
dalam dimensi energi), serta Sastra 
Sanga (teori-teori yang berkaitan dengan 
kesehatan). Ketiga ilmu pengetahuan ini 
sangat luas penggunaanya baik dalam 
aspek tattwa, filsafat maupun ritual 
(Satyam, Siwam, Sundaram). Selain 



4

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

itu dalam usadha perhitungan waktu 
yang tepat dalam melaksanakan tata 
cara penggobatan (kali maha usadha/ 
kalimosadha) dan waktu yang tepat 
untuk pemberian obat-obatan (kali 
maha usadhi/ kalimosadhi) merupakan 
pedoman waktu untuk mendapatkan 
solusi dari usaha penyembuhan 
usadha Bali. Keseluruhan pengetahuan 
kesehatan tradisional masyarakat Bali 
yang bersumber dari pengetahuan 
kearifan lokal Bali serta pengetahuan 
kesehatan lainnya terutama Ayurweda,  
telah berkembang melalui proses seleksi, 
adaptasi dan adopsi ke dalam sistem 
kesehatan tradisonal masyarakat Bali 
sesuai dengan Ruang (Desa-Mandala), 
Waktu (Kala) dan Keadaan (Patra). 

Usadha Bali sebagai pengetahuan 
kearifan lokal tentu harus dilestarikan 
dan diberdayakan sebagai upaya 
berkesinambungan untuk meningkatkan 
derajat kesehatan masyarakat yang 
sejalan dengan tujuan pembangunan 
pada bidang kesehatan. Namun upaya 
ini tentu perlu dibarengi dengan 
membangun elemen-elemen dasar 
usadha Bali seperti kepercayaan, etiologi, 
diagnosis, serta metode pengobatan 
(etnomedicine) yang dilengkapi dengan 
berbagai penelitian secara ilmiah, terukur 
dan teruji secara empiris sehingga dapat 
diterima dan dimanfaatkan secara luas. 
Sistem medis tradisional atau etnomedis 
(ethnomedicine) dan sistem biomedis 
(biomedicine), memang dipandang berdiri 

Figur 1.1. Pemahbah Bhuana Alit, pengetahuan Usadha Bali tentang anatomi tubuh dan 
letak getaran aksara

Sumber : Pupulaning Rerajahan



P
EN

D
A

H
U

LU
A

N

5

Figur 1.2. Keterlibatan UMKM Kesehatan Tradisional Bali dalam kegiatan Wariga Usadha Siddhi 
sebagai bagian kolaborasi multi helix pengembangan Usadha Bali

sendiri dengan sistem pengetahuan, 
konsep, dan teorinya masing-masing 
(Foster dan Anderson, 1978). Namun 
keduanya dapat saling melengkapi 
dalam aspek penyembuhan penyakit 
yang dipandang secara patologi (disease) 
maupun (illness) penyakit yang dipandang 
dari sisi kebudayaan.

Pengembangan Kesehatan Tradisional 
Usadha Bali agar dapat diterima 
secara baik dan luas oleh masyarakat 
tentu perlu beradaptasi sesuai 
perkembangan ilmu dan teknologi 
saat ini. Sebagaimana Merton (dalam 
Sutrisno, 2005) menyatakan bahwa 

sistem budaya akan bertahan (survive) 
apabila ia mampu beradaptasi dengan 
lingkungan, baik alam maupun sosial 
sehingga tetap fungsional di masyarakat 
(Suatama, 2021). Untuk mencapai 
hal tersebut diperlukan kolaborasi 
berbagai pemangku kepentingan secara 
sistematis melalui regulasi pemerintah, 
penelitian-penelitian akademis, kegiatan 
sosial masyarakat, dunia usaha, media 
informasi, serta peran aktif praktisi hingga 
masyarakat agar Usadha Bali mampu 
beradaptasi dan memberi manfaat untuk 
meningkatkan derajat kesehatan dan 
kesejahteraan Masyarakat. 





S E L AYA N G  PA N D A N G 
U S A D H A  B A L I

B A B  1



8

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

S E L AYA N G  PA N D A N G 
U S A D H A  B A L I

Usadha Bali sebagai kearifan lokal harus dilestarikan dan dikembangkan 

sebagai upaya integral untuk meningkatkan derajat kesehatan 

masyarakat.



9



U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

10

Menurut konsepsi manusia Bali sehat tidak hanya bebas dari 
sakit atau penyakit, tetapi juga keadaan fisik, mental dan 

spiritual yang bahagia secara utuh.

Usadha Bali

Secara etimologi kata usadha berasal 
dari bahasa Sansekerta, yakni ausadha 
yang berarti tumbuh-tumbuhan yang 
mengandung khasiat obat atau dibuat 
dari tumbuh-tumbuhan (Stunley, 1977; 
Tim Proyek Penyusunan Kamus, 1985 
dalam Nala, 2006). Istilah usadha 
ini dikenal masyarakat dan sering 
dipergunakan dalam percakapan sehari-
hari dalam kaitan dengan mengobati 
orang sakit. Tetapi di Bali pengertiannya 
lebih luas dari itu. Usadha adalah semua 
tata cara untuk menyembuhkan penyakit, 
cara pengobatan (kuratif), pencegahan 
(preventif), memperkirakan jenis penyakit 
(diagnosis), perjalanan (prognosis) 
penyakit maupun pemulihannya. 
Termasuk para pengobat atau balian, 
dan tata cara untuk membuat penyakit, 
menyebabkan orang lain sakit. Hingga 
menyamakan kata usadha dengan 
ilmu pengobatan.(Nala, 2006:92). Ilmu 
pengobatan untuk kesehatan memiliki 
arti penting bagi setiap peradaban di 
dunia, baik  disebabkan oleh perjumpaan 
antar budaya atau memang berakar 
langsung dari pengetahuan masyarakat 

lokal (local knowledge). Ayurveda 
diyakini mempengaruhi berbagai budaya 
pengobatan tradisional, terutama di 
wilayah Asia Selatan dan sekitarnya. 
Di samping itu, pengobatan tradisional 
China (Traditional Chinese Medicine) yang 
diyakini telah berusia sangat tua, juga 
dipandang berpengaruh besar terhadap 
perkembangan sistem pengobatan 
tradisional di seputaran daratan Asia 
lainnya. Pengaruh Islam pun ditemukan 
di dalam teks-teks usadha Bali, misalnya 
dalam lontar Usadha Manak (Suarca, 
2017)

Keberagaman berbagai pengetahuan 
yang terdapat dalam usadha Bali 
menunjukkan bahwa usadha Bali 
adalah seluruh pengetahuan tentang 
sistem pengobatan tradisional Bali 
untuk memecahkan berbagai masalah 
kesehatan masyarakat (Nala, 1993). 
Usadha Bali sebagai ilmu pengobatan 
tradisional Bali bersumber dari Ayurveda 
dan lontar-lontar usadha. Sukartha (2014). 
Secara umum, usadha Bali mencakup 
seluruh pengetahuan mengenai 
pengobatan tradisional Bali, baik yang 
bersumber dari Ayurveda, lontar-lontar 



SE
LA

YA
N

G
 P

A
N

D
A

N
G

 U
SA

D
H

A
 B

A
LI

11

usadha Bali, maupun nilai nilai kearifan 
masyarakat Bali (local wisdom). Usadha 
Bali memiliki persinggungan dengan 
pengetahuan-pengetahuan pengobatan 
tradisional lainnya sehingga menambah 
keluasan cakupannya. Sistem usadha 
Bali dibangun oleh berbagai elemen 
yang saling kait mengait satu sama lain. 
(Suatama, 2021).

Seluruh pengetahuan tentang 
pengobatan tradisional tersebut telah 
mengalami seleksi, adopsi dan adaptasi 
ke dalam sistem pengobatan Usadha 
di Bali yang didasari oleh ajaran Siwa, 
Siwaisme, atau Siwagama, khususnya 
Siwa Siddhanta, sebagai ajaran yang 
paling banyak dianut oleh masyarakat 
Bali. Ajaran Hindu Siwa Siddhanta 
menyatakan bahwa Ida Sang Hyang Widhi 
atau Bhatara Siwa yang menciptakan 
semua yang ada di jagat raya. Beliau 
pula yang mengadakan penyakit 
(gering, wyadhi), obat (tamba, ubad) dan 
pengobat (balian). Dalam manifestasi 
Siwa dalam menjalankan semua aktivitas, 
Bhatara Siwa memberikan wewenang 
kepada Batara Brahma, Wisnu, dan 
Iswara. Penyakit panes dan obat yang 
berkhasiat anget menjadi tugas dan 
kewenangan Batara Brahma. Batara 
Wisnu bertugas mengadakan penyakit 
nyem dan obat berkhasiat tis. Batara 
Iswara mengadakan penyakit sebaa dan 
bahan obat yang berkhasiat dumelada. 
Menurut lontar Usadha, penyakit juga ada 
tiga jenis, yakni penyakit Panes (panas), 
nyem (dingin), dan Sebaa (panas-dingin). 

Demikian pula obat ada tiga macam. 
Obat yang berkhasiat anget (hangat), tis 
(sejuk) dan dumelada (sedang).

Manuskrip Usadha, Catatan dalam 
Lontar 

Manuskrip tentang usadha yang 
dituliskan pada daun lontar merupakan 
tetamian (warisan) karya intelektual 
leluhur. Sebelum dikenal bahan kertas, 
pengetahuan tersebut direkam dalam 
bentuk tulisan dengan mempergunakan 
daun lontar atau siwalan. Pohon lontar 
adalah sejenis pohon palma yang dapat 
tumbuh dengan baik di Asia Selatan hingga 
Asia Tenggara, pohon ini memiliki nama 
latin Borassus flabellifer dari keluarga 
Arecaceae. Sebelum siap untuk ditulisi, 
daun pohon lontar ini terlebih dahulu 
diproses secara tradisional, dipotong-
potong sesuai keperluan kemudian 
direbus dengan ramuan tradisional, 
dikeringkan, dijepit (tepes/tees) lalu diisi 
baris-garis (spat) dengan jarak tertentu, 
setelah siap daun lontar ditulisi dengan 
pisau khusus yang bernama Pangrupak 
dan selanjutnya dihitamkan dengan 
bahan buah kemiri atau nagasari. Setelah 
diperoleh daun lontar yang baik lontar 
diiris berbentuk persegi panjang dengan 
ukuran 3,5x35cm. Untuk keperluan 
kekawin biasanya berukuran 4x48cm 
atau 5x55cm. Proses pemotongan ini 
disebut mirit. (Nala, 1996:75)

Keberadaan lontar di Bali jumlahnya 
mencapai ribuan yang tersimpan di 



U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

12

berbagai museum, perpustakaan 
instansi pemerintah maupun swasta 
serta lembaga pendidikan diantaranya 
Gedong Kirtya Singaraja (di jaman 
kolonial dahulu bernama Van Deer Tuuk), 
Perpustakaan Universitas Udayana, 
Kantor Dokumentasi Budaya Bali, Balai 
Penelitian Bahasa Denpasar, UNHI 
Denpasar, IHDN Denpasar, dan lain-lain 
serta tersimpan pula oleh masyarakat di 
griya, puri/jero, rumah-rumah penduduk, 
khususnya para kolektor atau pecinta 
sastra. Selain itu terdapat pula lontar 
yang tersebar di luar negeri diantaranya 
Royal University Library di Leiden Belanda, 
Carl A. Kroch Library Cornell University, 
Amerika Serikat.

Jenis-jenis naskah Bali dibagi ke dalam 
lima bagian dengan subbab-subbabnya. 

Pembagian tersebut mengikuti apa yang 
dilakukan oleh Th. Pigeaud terhadap 
kepustakaan Jawa, dengan memberikan 
tambahan penekanan pada bagian yang 
dianggap penting, baik karena jumlahnya 
yang banyak maupun karena kedudukan 
dan fungsinya yang penting dalam 
masyarakat (Agastia 1985: 152—157).
Pembagian yang dimaksud adalah:
1.	 Naskah-naskah Keagamaan dan 

Etika, yang dibagi lagi menjadi lima 
subbab; a) weda, mantra, dan puja, b) 
kalpasastra, c) tutur, d) sasana, dan e) 
niti.

2.	 Naskah-naskah Kesusastraan, yang 
juga dibagi ke dalam lima subbab; 
a) parwa, b) kakawin, c) kidung, d) 
geguritan dan parikan, dan e) satua.

3.	 Naskah-naskah Sejarah dan Mitologi, 
yang umumnya menggunakan judul 

Figur 1.3. Koleksi lontar Puri Kauhan Ubud 
Sumber : purikauhanubud.ord



SE
LA

YA
N

G
 P

A
N

D
A

N
G

 U
SA

D
H

A
 B

A
LI

13
babad, pamancangah (bancangah), 
usana, prasasti, dan uwug (rusak, 
rereg).

4.	 Naskah-naskah Pengobatan atau 
Penyembuhan (usadha)

5.	 Naskah-naskah Pengetahuan lain, 
misalnya pengetahuan kearsitekturan, 
lexikographi dan tata bahasa, hukum, 
serta perbintangan.

Lontar-lontar yang menyangkut tentang 
sistem pengobatan di Bali menurut Nala 
(2002) dapat di   golongan   menjadi dua 
golongan, yaitu lontar tutur atau tatwa 
dan lontar  usadha. Di dalam lontar tutur 
(tatwa) berisi tentang ajaran aksara gaib 
atau wijaksara. Sedangkan di dalam lontar 

usadha berisi tentang ajaran pengobatan, 
yaitu jenis penyakit dan jenis tanaman 
yang dapat dipergunakan untuk obat. 
Lontar Usadha tersebut antara lain seperti 
Usadha Sari, Budha Kecapi, Kalimosada. 
Taru Premana, Dharma Usadha yang 
bersifat umum dan beberapa usadha 
yang menjurus ke penyakit khusus, 
seperti Usadha Dalem (penyakit dalam), 
Usadha Netra (mata), Usadha Sasah bebai 
(penyakit bebainan), Usadha Buduh (gila), 
Tetenger Beling (kehamilan), Usadha 
upas (racun/bisa) dan banyak lainnya. 
Disamping itu lontar berbentuk tutur 
yang isinya tentang filsafat sehat-sakit, 
aksara sakti, gambar lambang yang 
sulit dicerna oleh orang awam. Diantara 

Figur 1.4. Salah satu arsip tentang Balinese Manuscrip Project sejumlah 3676 items,  
yang dikirim atas permintaan Prof. Dr. C. Hooykaas.

Sumber : https://rmc.library.cornell.edu/



U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

14

tutur tersebut adalah Tutur Siwa-Budha, 
Bhagawan Siwa Sampurna, Aji Sundari 
Gading, Jati Terus Tanjung, Sang Hyang 
Niskala Tyanta, Kanda Pat, Aji Gama Reka, 
Madwa Kama, Kayuktian, Kadyatmika 
Brahma, Sasirep dan banyak lainnya.

Sejarah Usadha Bali

Untuk mengetahui secara pasti kapan 
usadha ini mulai muncul dan meluas 
di Bali tidak dapat ditentukan secara 
pasti. Diduga bersamaan dengan 
perkembangan agama Hindu di Bali pada 
abad V usadha ini turut pula menyebar 
di Bali. Hubungan yang erat antara Bali 
dengan Jawa mulai terjadi pada abad X 
ketika Raja Dharma Udayana menikahi 
putri Mahendradatta dari Jawa Timur. 
Raja Udayana memerintah pulau bali 
pada tahun 929 - 943 Masehi. Sejak 
adanya perkawinan ini bahasa jawa 
kuna mulai diperkenalkan di masyarakat 
sebagai bahasa yang dipergunakan di 
dalam penulisan kekawin dan bentuk 
kesusateraan lainnya, sedangkan bahasa 
bali kuna tetap dipergunakan sebagai 
bahasa percakapan sehari- hari. sejak itu 
berbagai ilmu pengetahuan termasuk 
ilmu pengobatan usadha mulai ditulis 
dalam bahasa jawa kuna dan beberapa 
diterjemahkan ke dalam basa bali kuna. 
Selanjutnya Bali  kedatangan seorang 
Mpu dari Jawa Timur yang diberi gelar 
Mpu Kuturan. Beliau menata pulau Bali 
dalam berbagai aspek, baik pemerintah, 
tempat suci, awig-awig dan masalah 
kesehatan. Dalam hal kesehatan nama 

beliau disebutkan dalam Lontar Taru 
Pramana. 

Pada pemerintahan Raja Waturenggong 
di Gelgel Bali (tahun 1460-1550), 
datanglah seorang Bhagawan dari 
Jawa Timur yang bernama Dang Hyang 
Dwijendra. Pada jaman ini penulisan 
naskah usadha mendapat prioritas 
utama. Dalam penataan keterampilan 
dan kemampuan secara professional, 
terdapat tokoh utama yang dicatatkan, 
misalnya :  
•	 Bhagawan Wrhaspati sebagai Mpu 

nya ajaran agama 
•	 Bhagawan Wiswakarma sebagai Mpu 

nya ajaran menata bangunan, daerah 
dan tata kota 

•	 Bhagawan Mredu sebagai Mpu nya 
Jyotisa atau Wariga 

•	 Bhagawan Kasyapa sebagai Mpu nya 
Usadha atau para Balian. (Pusdok, 26; 
1996) 

Diduga bersamaan dengan 
perkembangan agama Hindu 
di Bali pada abad V usadha ini 
turut pula menyebar di Bali.



SE
LA

YA
N

G
 P

A
N

D
A

N
G

 U
SA

D
H

A
 B

A
LI

15

Di dalam kekawin Ramayana sarga 1-9 
telah disebut-sebut tentang usadi atau 
usadha, yakni obat yang dapat dihaturkan 
sebagai salah satu pengisi sesajen. sargah 
yang mengandung masalah obat ini 
adalah:

ri sedeng sanghyang dumilah 
diniwe dyaken ikanang niwedya 
kabeh
usadi lan palamula muwang 
kembang ganda dupadi

Artinya : Ketika tungku api 
(pasepan) sedang menyala, 
dihaturkan sesajen ini semuanya 
demikian pula obat dan umbi-
umbian beserta bunga harum, 
dupa dan sebagainya.

Diperkirakan bahwa wiracaita Ramayana 
ini disalin dari kitab asalnya yang 
berbahasa Sansekerta pada waktu 
pemerintahan Raja Balitung di Jawa pada 
tahun 898-910 M. Berdasarkan atas data 
tersebut mungkin usadha yang telah 
dikenal di Jawa pada waktu itu, abad ke-
9. bahkan jauh sebelum itu merembes 
pula ke Bali, karena cerita Ramayana 
telah pula dikenal masyarakat Bali.

Di dalam kitab Adiparwa yang 
merupakan bagian pertama dari 18 parwa 
Mahabharata, yang ditulis pada jaman 
pemerintahan Raja Dharmawangsa (991-
1016) terdapat pula tentang pengobatan.

Mojar Bhagawan Kasyapa:
Ai kamung naga Taksaka nahan 
ang wreksa waringin
paripurna sambhadania hana 
pwang sedeng amadung
kayu kang pinaneknya ri wit nikang 
wandira ya tika
gesengna tekapnya aku 
tumambanan ring mantro sadha
sarpabisa pangawruhanta ri 
mantraku sakti

Artinya : Berkatalah Bhagawan 
Kasyapa : hai kamu Naga Taksaka 
itu ada pohon beringin yang 
amat rindang ada orang sedang 
memotong kayu yang dipanjatnya 
di pohon beringin hendaklah 
kamu bakar, akulah yang akan 
mengobati dengan mantra 
obat bisa ular ketahuilah bahwa 
mantraku sakti

Untuk menentukan kapan lontar-lontar ini 
ditulis juga sulit, walaupun di setiap akhir 
lontar dicantumkan tahun penulisan, 
tetapi yang ditulis adalah penyalinan 
terakhir, bukan tahun pertama kali lontar 
ditulis aslinya. Penggunaan aksara / huruf 
Bali dalam lontar dan dibubuhkannya 
tahun saka sebagai angka tahun, maka 
diduga penulisan lontar paling cepat 
setelah dikenal tahun saka yakni setelah 
78 Masehi dan setelah dikenal tulisan 
Bali. Dengan demikian  penelitian lebih 
lanjut dan  lebih mendalam dengan 
sumber daya yang ada diperlukan untuk 
mengetahui sejarah usada di Bali.



U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

16

Konsepsi Sehat Sakit dalam Usadha

Kesehatan merupakan kebutuhan 
dasar manusia sebagai modal utama 
untuk mencapai kebahagiaan hidup 
jasmani dan rohani. Kesehatan menurut 
Hindu berhubungan erat dengan 
pencapaian tujuan hidup, ‘Dharmartha 
kama moksanam sariram sadhanam’, 
bermakna bahwa tubuh fisik atau raga 
(sarira) merupakan sarana (sadhana) 
untuk meraih dharma (kebajikan), artha 
(kemakmuran), kama (kesenangan), dan 
moksha (kebebasan tertinggi) (Brahma 
Purana 228.45). 

Dalam usadha, tubuh manusia dipandang 
sebagai kesatuan menyeluruh (holistic) 
antara tubuh fisik biologis (stula sarira), 
tubuh pikiran/mental (suksma sarira), 
serta tubuh penyebab/atma (antah 
karana sarira) yang disebut sebagai Tri 
Sarira, sehingga kesehatan tidak hanya 
dipandang dari sisi biologis namun juga 
ditinjau dari segi sosial, kebudayaan dan 
spiritual masyarakat. Pada masyarakat 
Bali, konsepsi tentang kondisi sehat 
atau sakit merujuk pada kondisi 
keseimbangan dan ketidakseimbangan 
unsur-unsur pembentuk tubuh (panca 
maha bhuta), serta keseimbangan 
dan keharmonisan hubungan dengan 
lingkungannya yang lebih luas berupa 
hubungan harmonis dengan lingkungan 
(palemahan), hubungan harmonis 
secara sosial (pawongan) dan hubungan 
harmonis secara spiritual (parahyangan). 
Menurut usadha Bali,  sehat tidak hanya 

menyangkut bebas dari sakit atau 
penyakit, tetapi juga keadaan fisik, 
mental dan spiritual yang bahagia secara 
utuh. 

Kesehatan dan kebahagiaan yang utuh 
dalam konsep Panca Maya Kosha, 
terdapat dalam lima lapisan badan yakni 
lapisan (1) Anna maya kosha (lapisan 
tubuh makanan/ fisik),  (2) Prana maya 
kosha (lapisan energi vital), (3) Mano 
maya Kosha (Lapisan emosional), (4) 
Vijnana maya kosha (lapisan intelektual), 
dan (5) Ananda Maya Kosha (lapisan 
kebahagiaan tertinggi). Dalam 
pandangan Panca Maya Kosha, kesehatan 
tidak hanya menyangkut tubuh dalam 
ruang dan waktu (sekala) yang dapat 
ditangkap dengan  panca indra, namun 
juga menyangkut keseimbangan energi 
vital (prana), emosional, intelektual 
dan anandam yang bersifat tidak 
nyata (niskala/gaib) namun dipercaya 
keberadaannya.

Konsepsi tentang sehat-sakit menurut 
usadha Bali, bahwa orang bisa disebutkkan 
sebagai manusia sehat apabila semua 
sistem dan unsur pembentuk tubuh 
(panca maha bhuta) yang terdiri dari:  
pertiwi, apah, bayu, teja dan akasa, dan 
unsur tri dosha, yaitu udara (vatta), api 
(pitta), dan air (kapha) yang dalam usadha 
Bali dikatakan sebagai tiga penyebab sakit 
sekaligus obatnya yakni; Panes, Tis Sebaa,  
dalam kondisi seimbang dan berfungsi 
baik. Selain itu terdapat getaran aksara 
simbolisasi energi yang menempati organ 



SE
LA

YA
N

G
 P

A
N

D
A

N
G

 U
SA

D
H

A
 B

A
LI

17

(linggih aksara) yang bersifat niskala/gaib 
yakni  panca brahma yang terdiri dari: 
sang, bang, tang, ang, ing dan aksara 
panca tirta  yang terdiri dari: nang, mang, 
sing, wang dan yang,  juga berada dalam 
keadaan seimbang dan dapat berfungsi 
dengan baik. Sebaliknya manusia akan 
menjadi sakit apabila unsur-unsur  panca 
brahma sebagai kekuatan panas, dan 
unsur-unsur panca tirta sebagai kekuatan 
dingin saat berinteraksi dengan udara, 
dalam keadaan tidak seimbang. Kondisi 
terganggunya keseimbangan unsur-unsur 
pembentuk tubuh dan fungsi dalam tubuh 
manusia dapat menyebabkan orang 
bersangkutan menjadi sakit. Oleh karena 
itu, mengembalikan keseimbangan 
usur-unsur dan fungsi pembentuk tubuh 
seperti semula dalam kondisi seimbang 
merupakan prinsip dan tindakan utama 
dalam proses penyembuhan penyakit. 
(Kumbara, 2010)

Di dalam kitab Ayurweda yakni bagian 
kitab suci Veda Smerti - Upaweda, 
disebutkan bahwa penyakit atau vyadhi 
dibagi menjadi tiga bagian yaitu :
1. 	 Adhyatmika yakni penyakit yang 

penyebabnya berasal dari dirinya 
sendiri.
a.	 Adibala prawrta; merupakan 

penyakit keturunan (herediter)
b.	 Janmabala prawrta; penyakit yang 

diperoleh ketika berada di dalam 
kandungan (kongenital), misalnya 
karena ibunya kurang gizi, ibunya 
meminum obat tertentu sehingga 
anak terlahir cacat.

c. 	 Doshabala prawrta; penyakit 
akibat ketidakseimbangan pada 
unsur tri dosha (vatta, pitta, kapha)

2. 	 Adhidaiwika yakni penyakit akibat 
pengaruh di luar tubuhnya.
a. 	 Kalabala prawrta; penyakit muncul 

akibat pengaruh musim
b.	 Daiwabala prawrta; gangguan 

niskala, supranatural yang tidak 
tampak misalnya babai, kepongor

c. 	 Swabhawa bala prawrta; gangguan 
sekala, natural, tampak, misalnya 
terbentur, luka bakar

3. 	 Adhibautika yakni penyakit 
diakibatkan oleh benda tajam, 
sehingga menimbulkan luka irisan, 
goresan atau karena gigitan binatang.
a. 	 Sastrakrta; luka karena benda 

tajam
b.	 Wyalakrta; luka akibat gigitan 

binatang.

Penyebab penyakit tersebut juga dikutip 
dan termuat dalam lontar Wrehaspati 
Tatwa (sloka 33) yakni istilah penyakit 
disebutkan sebagai dukha. Menurut 
lontar ini terdapat tiga macam dukha atau 
penyakit, yaitu, (1) Adhyatmika dukha 
penyakit atau penderitaan yang muncul 
dari dirinya sendiri seperti pikiran dan 
perasaan, keterikatan dan kebencian. (2) 
Adhidaiwika dukha yaitu penyakit yang 
disebabkan oleh adanya gangguan luar, 
dan segala penderitaan yang disebabkan 
oleh Dewa, dan (3) Adhibhautika dukha 
adalah penyakit yang diakibatkan oleh 
luka benda tajam atau berbagai mahluk 
renik yang disebut butha. 



U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

18

Selanjutnya untuk mengatasi  dukha 
tersebut, dalam sloka 52 dijelaskan bahwa 
ada tiga cara yaitu (1) tresna dosaksaya, 
yaitu berusaha menghilangkan rasa 
bersalah dari dosa perbuatan atau 
dengan pengendalian diri, (2) indriya 
yogamarga yaitu melepaskan diri dari 
ikatan keduniawian dengan melakukan 
yoga, dan (3) jnana bhudireka yaitu 
meningkatkan pengetahuan spiritual.

Menurut Usadha Bali, sakit  dipandang 
tidak hanya merupakan gejala biologis 
tetapi dipandang berkaitan secara 
holistik dengan alam, masyarakat dan 
Tuhan (Tri hita karana) maka setiap 
upaya kesehatan yang dilakukan tidak 
hanya menggunakan obat sebagai sarana 
pengobatan, tetapi juga menggunakan 
sarana ritus-ritus tertentu, mantra-
mantra yang termuat dalam aksara suci, 
gambar suci (rerajahan) sebagai bagian 
dari proses tersebut. Dengan demikian, 
menyembuhkan atau menanggulangi 
suatu penyakit tertentu umumnya bukan 
hanya aspek biologis, tetapi juga aspek 
sosial-budaya dan spiritualnya.

Klasifikasi dan Jenis Penyakit yang 
dikenal dalam Usadha

Penyakit dalam Usadha Bali berdasarkan 
penyebab digolongkan menjadi dua 
golongan yaitu penyakit fisik dalam 
dimensi ruang dan waktu (sekala) dan 
penyakit nonfisik di luar dimensi ruang 
dan waktu (niskala). Selain sekala- 
niskala, penyakit juga digolongkan dalam 
tiga buah ala disebut Tri-ala , yang dibagi 
menjadi penyakit panes (panas), nyem 
(dingin) dan sebeha (dumelada diantara 
panas dan dingin). Konsep tri-ala ini mirip 
dengan tri dosha dari Ayurveda yakni 
vatta, pitta, kapha yg identik dengan 
api, air, udara. Ketiga unsur ini berada di 
alam maupun di tubuh manusia secara 
berimbang. Jika salah satu unsur berubah 
jumlahnya (meningkat jumlahnya 
disebut kala dan bila menurun jumlahnya 
disebut bhuta) maka akan menyebabkan 
penyakit. Pada masyarakat Bali dikenal 
jenis-jenis penyakit berkaitan dengan 
sakit fisik antara lain:
1)	 Barah  (bengkak yang terjadi di 

bagian-bagian tertentu)
2)	 Buh (bengkak dan berisi cairan)
3)	 Badasa (bengkak pada urat daging 

diidentikan dengan bengkak di 
kelenjar limpa di daerah pangkal 
paha, ketiak, leher)

4)	 Mokan (badan bengkak, terasa panas, 
sakit dan sering berubah-ubah ).

5)	 Moro (bengkak setempat atau di 
beberapa tempat disertai sakit seperti 
ditusuk-tusuk)



SE
LA

YA
N

G
 P

A
N

D
A

N
G

 U
SA

D
H

A
 B

A
LI

19

6)	 Pemalinan (sakit bagian tertentu dari 
badan, punggung, perut, dan dada 
terasa sakit seperti ditusuk-tusuk).

7)	 Tuju (bengkak yang berpindah 
pindah terutama terasa ngilu pada 
persendian, tulang dan otot, disertai 
sakit menusuk-nusuk)

8)	 Sula (sakit melilit di perut)
9)	 Belahan atau puruh (sakit kepala 

seperti ditusuk-tusuk)
10)	Tilas (penyakit kulit yang biasanya 

berbentuk melingkar di bagian 
pinggang atau leher dikenal sebagai 
tilas naga dan tilas bunga penyakit 
kulit yang hampir sama tetapi pada 
bagian tubuh berlainan)

11)	Ila, (penyakit yang dahulu amat 
ditakuti disebut gering agung atau 
sakit gede. Penyakit ini disamakan 
dengan penyakit lepra atau kusta)

12)		Tiwang (sakit ngilu, meluang, 
kejang pada kaki atau tangan, mata 
membelalak sampai pingsan)

13)		Upas (gatal-gatal pada tubuh yang 
disebabkan oleh bulu binatang, jamur, 
atau getah/bulu  pohon tertentu). 

Selain itu, terdapat pula jenis penyakit  
nonfisik / psikis antara lain sebagai 
berikut.
1)	 Buduh atau gila atau stress, dengan 

tingkat keparahan tertentu, 
diantaranya (1) uyang (gelisah), takut, 
(2) suka mengigau, (3) suka tertawa 
(4) suka lari dari rumah, (5) ngamuk 
atau melakukan tindakan kekerasan 
tanpa sadar, atau melakukan tindakan 
abnormal lainnya.

2)	 Bebainan (sejenis gangguan jiwa yang 
dialami seseorang yang menunjukkan 
perilaku tidak normal secara tiba-tiba, 
seperti menangis, tertawa, berteriak-
teriak, memanggil-manggil nama 
seseorang, atau orang yang sudah 
mati, dan tanda-tanda lainnya).

3)	 Beda, suatu jenis penyakit yang bisa 
menyerang, baik fisik maupun psikis 
seseorang dengan gejala-gejala dan 
penyebabnya tidak diketahui secara 
pasti, namun yang bersangkutan 
secara fisik dan mental tampak 
kurang sehat, atau merasa kondisi 
kesehatannya terganggu secara 
tiba-tiba tanpa diketahui sebab-
sebabnya secara jelas. Secara umum 
menunjukkan tanda-tanda, antara 
lain, tampak pucat dan lemah, sering 
pingsan, kepala terasa sakit, gelisah, 
sering mimpi buruk, sulit tidur, cepat 
marah tanpa alasan, dan lain-lainnya. 

Selanjutnya menurut konsepsi usadha 
Bali, penyebab penyakit oleh faktor 
bersifat personalistik dari kepercayaan 
kekuatan supranatural tertentu 
diantaranya sebagai berikut.
1)	 	Leyak/desti, yaitu penyakit yang 

dipercaya disebabkan oleh manusia 
jahat yang dengan kekuatan gaibnya 
telah berubah rupa menjadi binatang 
tertentu ( kera, babi, anjing kurus, 
rangda, dll)  yang dengan perubahan 
wujud itu mendatangi orang yang 
dituju, yang akhirnya menyebabkan 
sasaran menjadi ketakutan dan sakit.



U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

20

2)	 	Cetik , yaitu  racun  yang telah masuk ke 
tubuh seseorang lewat makanan atau 
minuman, baik ditempatkan langsung 
pada makanan atau minuman 
tersebut, maupun dikirim secara gaib/
kekuatan supranatural, sehingga 
orang minum racun tersebut menjadi 
sakit, dan bahkan menyebabkan 
kematian.

3)	 Teluh, yaitu  makhluk mirip manusia yang 
diciptakan dan telah memiliki kekuatan 
magis yang dikirim oleh seseorang 
untuk memasuki raga atau jiwa orang 
yang dituju, sehingga menyebabkan 
orang tersebut menjadi sakit. 

4)	 Papasangan, yakni penyakit yang 
disebabkan oleh benda yang 
berkekuatan magis yang di tanam di 
tempat orang yang dituju.

5)	 Trangjana/acep-acepan, yaitu jenis 
penyakit yang diderita seseorang 
yang disebabkan dengan cara ngacep 
(mempengaruhi pikiran dari jarak jauh 
orang yang dituju), sehingga yang 
bersakutan menjadi sakit.  

6)	 Bebai, yaitu kepercayaan sejenis 
binatang yang diciptakan dengan 
kekuatan magis, yang disuruh masuk 
ke dalam badan orang yang dituju, 
sehingga menyebabkan orang yang 
bersangkutan terganggu jiwanya atau 
menderita bebainan.

7)	 Kepongor, yaitu kepercayaan tentang 
gangguan jiwa yang disebabkan oleh 
kemarahan roh-roh leluhur akibat 
melalaikan kewajiban terhadap 
leluhur, upacara atau adat yang 
menjadi tanggung jawabnya.

8)	 Mala, yakni sakit/gangguan 
kesehatan pada mental atau pikiran 
yang disebabkan oleh adanya 
gangguan bio-psikologis juga karena 
faktor non biomedis berupa kekuatan 
supranatural.

9)	 Letuh, yakni gangguan fisik atau 
mental yang dialami seseorang 
karena faktor bawaan lahir  atau 
muncul kemudian sebagai akibat dari 
faktor supranatural (karma wasana), 
kesalahan atau perbuatan yang 
dilakukan pada kehidupan terdahulu 
harus dijalani pada kehidupan 
sekarang, sehingga seseorang 
mengalami jenis penyakit tertentu 
yang sulit untuk disembuhkan.
(Kumbara,2010)

Balian: Praktisi Usadha Bali

Yang dimaksud dengan Balian adalah 
orang yang memiliki kemampuan untuk 
mengobati orang sakit dengan tata cara 
budaya dan spiritual Bali. Balian disebut 
pula dengan sebutan Tapakan atau Jero 
Dasaran. Berdasarkan atas berbagai 
kriteria, Balian di Bali dikelompokan 
berdasarkan tujuannya dikenal dua 
macam Balian yakni Balian Penengen 
dan Balian Pengiwa. Berdasarkan 
konsepsi dualistik “Rwa Bhineda” (dua 
kekuatan yang berlawanan) dalam 
konteks fungsi dan peranannya. Balian 
panengen, yakni  sebutan untuk balian 
yang di dalam melakukan praktiknya 
menggunkan kemampuan yang dimiliki 
hanya untuk tujuan-tujuan positif 



SE
LA

YA
N

G
 P

A
N

D
A

N
G

 U
SA

D
H

A
 B

A
LI

21

yakni menolong orang atau mengatasi 
masalah yang dihadapi masyarakat, 
baik yang bersumber dari masalah 
sosial dan spiritual. Dalam menjalankan 
kegiatannya selalu menggunakan ilmu-
ilmu yang digolongkan sebagai ilmu 
beraliran putih yang sering juga disebut 
Balian ngardi ayu. Sebaliknya balian 
pengiwa, yakni sebutan untuk balian yang 
di dalam prakteknya melakukan peran 
ganda, dan di dalam melakukan perannya 
itu, balian ini dianggap menggunakkan 
dasar-dasar ilmu yang digolongkan oleh 
masyarakat sebagai ilmu beraliran hitam. 
Peran ganda yang dimaksud, yaitu di 
samping untuk menolong orang sakit 
atau sebagai penyembuh, di sisi lain dia 
juga berperan sebagai pembuat penyakit 
yang ditujukan kepada orang-orang 
tertentu, baik demi kepentingan sendiri 
maupun atas perintah atau suruhan 
orang lain. Balian jenis ini susah dilacak, 
pekerjaannya penuh rahasia, tertutup 
dan misteri.

Berdasarkan atas perolehan sumber 
pengetahuan dan kemampuan 
penyembuhan yang dimiliki, dikenal 
empat kategori balian, yaitu (1) 
balian ketakson, yaitu balian yang 
keahliannya dari taksu atau kekuatan 
gaib (2) balian kepican, yaitu balian yang 
mendapatkan benda bertuah disebut 
pica  (3) balian usadha, yaitu balian yang 
mengobati orang sakit berpedoman dan 
menggunakan dasar-dasar pengetahuan, 
teknik dan ketrampilan yang diperoleh 
dari proses belajar dari naskah-naskah 

kuno yang umumnya tertulis dalam 
lontar usadha sebagai pegangan pokok, 
di samping menggunakan pengetahuan 
dan teknik pengobatan  yang tidak 
bersumber dari lontar usadha. dan (4) 
balian campuran. yaitu balian yang 
mencampurkan sebagian atau semua 
sumber pengetahuan balian.

Menurut spesialisasinya, pada masyarakat 
Bali dikenal beberapa jenis balian, yaitu 
(1) balian urut (dukun pijat) yang memiliki 
keahlian khusus menangani pasien 
yang mengalami patah tulang atau 
keseleo urat; (2) balian manak (dukun 
bayi) yang memiliki ketrampilan khusus 
menangani persalinan atau perawatan 
kehamilan secara tradisional;  (3) balian 
tenung (dukun nujum), yang memiliki 
keahlian untuk meramal keadaan atau 
kejadian tertentu yang akan atau telah 
menimpa seseorang atau suatu keluarga, 
dan mampu menjelaskan faktor-faktor 
penyebabnya. Dalam menjalankan 
profesinya, balian ini umumnya 
menggunakan sumber pengetahuan 
yang dipelajari atau diperoleh dari 
naskah-naskah kono, lontar usadha, dan 
dikombinasikan dengan pengenguasaan 
olah batin; dan (4) balian peluasan (dukun 
pemberi informasi). Karakteristik balian 
peluasan  ini hampir sama dengan balian 
ketakson, karena  dalam menjalankan 
profesinya sebagai pemberi informasi  
sangat bergantung pada kekuatan gaib 
yang masuk ke dalam tubuh dan jiwa 
balian bersangkutan. Keberhasilan 
balian ini untuk menjawab masalah yang 



U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

22

dihadapi sesuai dengan persepsi dan 
harapan kilen sangat tergantung pada 
terpenuhinya permohonan balian selaku 
perantara (mediator) kepada kekuatan 
gaib yang dipuja atau dimohonkan 
kekuatannya. 

Teknik Diagnosis Balian

Menurut beberapa sumber yang ada 
dalam lontar usadha Bali, seperti Usadha 
Ola Sari, Usadha Separa, Usadha Sari, 
Usadha Cemeng Sari, Wraspati Kalpa, 
Taru Premana, Budha Kecapi,  bahwa  
“hakekat keberadaan penyakit itu 
tunggal dengan obatnya”. Artinya 
penyakit yang diciptakan pasti ada 
obatnya. Menurut beberapa sumber 
yang termuat dalam lontar-lontar usadha 
di Bali, seperti Taru Premana, Wraspati 
Kalpa, Budha Kecapi, Kalimosadha-
Kalimosadhi, dan lain-lain,  teknik-teknik 
menegakkan diagnosis atau menentukan 
jenis penyakit (tetengering gering) yang 
diderita sebelum menentukan jenis obat 
yang akan diberikan umumnya dilakukan 
melalui tiga cara,  yaitu, pratyaksa atau 
roga pariksa (pengamatan melalui panca 
indra), sparsana (perabaan), dan  prasna 
dan anumana (wawancara dan menarik 
kesimpulan). 

1) 	 Pratyaksa atau roga pariksa dilakukan 
baik secara langsung maupun tidak 
langsung dengan menggunakan 
perasaan melalui panca indra, dengan 
cara melihat, mendengar, membau, 
meraba, dan mencicipi. Pemeriksaan 

secara langsung dilakukan dengan 
mengamati  seluruh tubuh pasien 
untuk mengatahui adanya kelainan 
lewat tanda-tanda fisik yang ada pada 
pasien. Misalnya dengan melihat 
warna kulit, apakah warna kulitnya 
pucat, kemerahan, kehitaman atau 
kuning, ada benjolan atau tidak dan 
lainnya.

2) 	 Sparsana (perabaan). Setelah dilihat 
dilakukan perabaan, penekanan, 
pengetukan pada rongga dada dan 
perut untuk mengetahui keluhan 
secara objektif. Teknik perabaan 
(sparsana) dilakukan dengan 
memeriksa denyut nadi (nadi 
pariksa) pada pergelangan tangan 
kanan dan kiri pasien, perabaan 
pada perut, dahi dan kepala untuk 
mengetahui konsentrasi unsur panas 
atau dingin pada tubuh pasien. 
Untuk pemeriksaan yang lebih 
teliti, dilakukan beberapa tahapan 
pemeriksaan menurut Ayurveda dan 
Usadha Bali berupa astangga pariksa, 
yang terdiri dari (1) Nadi Pariksa 
(pemeriksaan pada nadi), (2) Mutra 
Pariksa (pemeriksaan air kencing), 
(3) Netra Pariksa (pemeriksaan pada 
mata), (4) Mala Pariksa (pemeriksaan 
tinja), (5) Jihva Pariksa (pemeriksaan 
lidah), (6) Charma Pariksa 
(pemeriksaan kulit), (7) Naka Pariksa 
(pemeriksaan kuku), dan (8) Prakrti, 
yaitu pemeriksaan gambaran fisik dan 
psikis sesuai dengan unsur Tridosha 
yang dominan apakah usur vatta, 
pitta, atau kapha.



SE
LA

YA
N

G
 P

A
N

D
A

N
G

 U
SA

D
H

A
 B

A
LI

23

3)	 Prasna dan anumana. Merupakan 
teknik wawancara untuk mengetahui 
keluhan secara subjektif dan 
selanjutnya ditarik kesimpulan. Teknik 
wawancara dan penarikan kesimpulan 
dilakukan dengan cara menanyakan 
runutan awal gejala  penyakit,  bagian 
tubuh yang dirasakan sakit, gejala-
gejala yang dirasakan, penyakit 
pernah diderita sebelumnya, 
kambuhan, dan jenis pengobatan 
yang sudah pernah dilakukan untuk 
menentukan terapi atau obat/tamba 
yang diberikan.

Pemeriksaan secara tidak langsung 
juga dapat dilakukan untuk mengetahui 
tetenger gering (tanda-tanda sakit). 
Menurut lontar Wraspati Kalpa, tetenger 
dilakukan dengan memperhatikan hiasan 
bunga yang ada di kepala si sakit, jumlah 
orang yang mengantar, melihat posisi 
atau arah duduk si sakit, hari datangnya 
si sakit, arah datang, warna baju dan 
lain sebagainya. Hasil dari pengamatan 
terhadap perilaku pasien tersebut seorang 
balian bisa mengetahui jenis penyakit 
atau gangguan kesehatan yang diderita  
orang bersangkutan. Berdasarkkan hasil 
wawancara yang  digabung dengan 
pengamatan dan perabaan itu, seorang  
balian menarik kesimpulan tentang 
jenis penyakit yang diderita pasien dan 
selajutnya menegakkan terapi yang 
dianggap tepat atas penyakit tersebut. 

Bahan Obat/ Tamba,  Cara 
Pembuatan dan Penggunaanya 
dalam Usadha

Obat atau disebut tamba dalam usadha 
Bali terdiri dari beberapa sumber bahan 
obat diantaranya,

1) Taru (tanaman), diambil dari bagian-
bagian tanaman yang berkhasiat 
obat, seperti daun, bunga, kulit, akar, 
umbi, lendir batang atau keseluruhan 
dari pohon tersebut. 

2) Sato atau buron (binatang), bahan 
obat berasal dari daging, kulit, kuku, 
gigi, bulu, cairan, tulang binatang, 
atau keseluruhan dari binatang yang 
berkhasiat obat.

3) 	 Yeh atau Toya (air) yang berasal dari 
laut, mata air, air hujan, air pohon dan 
buah-buahan tertentu.

4) 	 Pertiwi  yang terdiri dari tanah, garam, 
mineral, batuan, logam, dan arang 
dari pohon tertentu.

5) 	 Madu, susu, arak, tuak/nira, dan 
berem.

Setelah melalui proses peracikan tertentu, 
bahan-bahan obat tersebut akan menjadi 
obat yang dapat dibentuk padet (padat), 
enceh (cair), dan belek (setengah padat).



U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

24

Cara Pembuatan 
Menurut usadha Bali, proses 
pembuatannya obat/tamba tidak 
boleh dilakukan secara sembarangan 
sehingga obat memiliki khasiat dan 
energi penyembuhan. Pembuatan obat 
dilakukan berdasarkan prosedur tertentu 
dan menggunakan ritus-ritus tertentu, 
mulai dari penentuan hari baik, waktu dan 
cara mengambil bahan, serta perlakuan 
terhadap bahan dan penyimpanan. Dalam 
proses pembuatan obat/tamba, dikenal 
beberapa cara pembuatan diantaranya;  
1) 	 Ulig (digerus).
2) 	 Pakpak (dikunyah)
3) 	 Lablab (direbus)
4) 	 Goreng (digoreng)
5) 	 Nyahnyah (dioseng tanpa minyak)
6) 	 Tambus (dimasukkan ke bara api atau 

abu panas)
7) 	 Tunu (dipanggang di atas api secara 

langsung).

Cara Penggunaan 
Pemberian obat/tamba kepada si sakit 
dilakukan dengan cara-cara tertentu 
sesuai peruntukan  dan  jenis obat yang 
akan diberikan baik berupa obat dalam 
atau obat luar. Penggunaan obat yang 
masuk ke dalam tubuh dilakukan dengan 
cara sebagai berikut.
1) 	 Tetes (diteteskan)
2) 	 Tutuh (dimasukkan melalui hidung 

atau mata)
3) 	 Loloh (diminum). 

Penggunaan untuk pemakaian obat luar 
dilakukan melalui beberapa cara berikut.  
1) 	 Oles (obat dioleskan pada bagian-

bagian tubuh yang sakit).
2) 	 Boreh, (obat atau ramuan dibalurkan 

pada bagian tubuh orang yang sakit)
3)	 Simbuh (yaitu ramuan obat yang 

dikunyah terlebih dahulu lalu 
disemburkan ke bagian-bagian tubuh



SE
LA

YA
N

G
 P

A
N

D
A

N
G

 U
SA

D
H

A
 B

A
LI

25

4) 	 Uap, yaitu ramuan obat yang digerus 
terlebih dahulu lalu diurapkan pada 
bagian tubuh yang sakit atau bagian 
tubuh tertentu, seperti perut, dada 
dan bokong. 

5) 	 Usug, yaitu ramuan obat digosokkan 
pada luka, sekaligus untuk 
membersihkan.

6) 	 Ses, yaitu luka atau bagian tubuh yang 
sakit dikompres dengan air dingin 
atau panas yang telah berisi ramuan 
obat tertentu. 

7)	 Limpun, yaitu ramuan obat diurutkan 
pada bagian-bagian tubuh yang sakit.

8)	 Kacekel, yaitu ramuan obat digunakan 
bersamaan dengan proses pijatan 
anggota badan yang sakit. 

9)	 Tampel, yaitu ramuan obat 
ditempelkan pada bagaian anggota 
badan yang sakit.

Berdasarkan kekuatan/ pramana dari tata 
cara/terapi penyembuhan maupun dari 
bahan obat/tamba,  dibagi menjadi lima 
bagian diantaranya.
1) 	 Taru Pramana, yaitu pengobatan 

dengan sarana tumbuhan
2) 	 Sato Pramana, yaitu pengobatan 

dengan sarana tumbuhan
3) 	 Bayu Pramana, yaitu pengobatan 

dengan tenaga dalam seperti pantog 
rah (totok darah) dan sugar sumangka 
(pijat refleksi)

4)	 Mustika Pramana, yaitu pengobatan 
dengan tenaga benda bertuah/
mukjijat

5) 	 Jiwa Pramana, yaitu pengobatan 
dengan tenaga batin/jiwa

Selain penggunaan bahan obat/ tamba 
dalam praktek usadha juga dikenal 
penggunaan sarana seperti simbol-
simbol lukisan magis (rerajahan), simbol 
aksara-aksara suci, pekakas, tumbal 
dan sarana penunjang tamba lainnya, 
serta dilengkapi penggunaan ritus-ritus 
maupun mantra-mantra tertentu sebagai 
getaran suara simbol aksara tertentu 
untuk menselaraskan getaran tubuh 
(mikro kosmos) dan alam semesta  (makro 
kosmos) kembali dalam keadaan semula 
dan berada dalam kondisi seimbang atau 
sehat.





D H A R M A 
( K E I L M U A N )  U S A D H A  B A L I

B A B  2



28

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

D H A R M A  ( K E I L M U A N ) 
U S A D H A  B A L I

Pengetahuan Usadha Bali mencangkup wariga, gama, wisuda (usadha-

usadhi) sebagai pedoman untuk mencapai swastya (sehat) keseimbangan 

buana alit dan bauana agung



29



30

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I Seorang pangusadha wajib mengetahui hakikat 

Sang Hyang Wrehastra di jaba (luar diri) dan  jero 
(dalam diri).

Wariga Usadha

Lontar Wariga Gemet, Alih aksara dan 
terjemahan text 4b. menyebutkan bahwa, 
Wariga ada empat jumlahnya di dunia 
yakni; (1) Wariga Usadha Agama, ucap 
tutur wayaning wariga, (kebenarannya 
tidak diragukan) Usadha Agama 
membahas tentang Kala (siang/panas), 
Rahu (malam/tis) dan Licin (Ketu/kali/
peralihan/dumelada) yang erat kaitannya 
dengan kesehatan. Kemuadian wariga 
lainnya berupa (2) Wariga Uliken yakni 
tentang pemilihan padewasan atau  hari 
baik dan buruk, (3) Wariga Sundari Bungkah 
yakni perhitungan wariga yang berkaitan 
dengan upakara yadnya dan (4) Wariga 
Putus berkaitan dengan kelepasan.

Perhitungan wariga digunakan dalam 
berbagai aspek kehidupan dalam 
menentukan hari yang tepat atau 
pemaknaan terhadap terbentuknya 
materi/kehidupan yang terpengaruh 
konstelasi kosmik saat itu. Wariga 
dalam Usadha menjadi penting untuk 
mengetahui unsur dominan Panca Maha 
Bhuta (5 unsur) pada Buana Alit (tubuh) 
yang dipengaruhi Buana Agung (alam 
semesta berupa konstelasi kosmik, bulan, 
bintang, planet, matahari) yang memiliki 

energi (gravitasi, radiasi) pada posisi 
tertentu sehingga berpengaruh pada 
temperatur/suhu, iklim, gerak cairan, 
energi dan lainnya yang menjadi tiga 
penyebab sehat, maupun sakit sekaligus 
beserta obatnya (Panes, Tis, Dumelada). 

Wariga merupakan ilmu perbintangan 
(jyotisa) yakni pengetahuan yang 
mengajarkan sistem kalender tradisional 
Bali, terutama dalam menentukan hari 
baik dan buruk dalam rangka memulai 
suatu pekerjaan. Wariga Bali berfungsi 
sebagai petunjuk jalan bagi manusia 
untuk mencapai yang terbaik dan 
meningkatkan keyakinan/kemantapan 
hati dalam beraktifitas.

Pengetahuan tentang wariga terdiri dari 
lima kerangka yaitu: Wuku, Wewaran, 
Penanggal Pengelong, Sasih, dan Dauh. 
Kelima hal tersebut saling mempengaruhi 
dan melengkapi satu sama lain serta 
merupakan satu kesatuan dalam 
menghasilkan hitungan pedewasaan 
(baik buruknya hari).

• 	 Wuku adalah nama sebuah siklus 
waktu yang berlangsung selama 
30 pekan. Satu pekan atau minggu 
terdiri dari tujuh hari sehingga satu 



D
H

A
R

M
A

 (
K

EI
LM

U
A

N
) 

U
SA

D
H

A
 B

A
LI

31

siklus wuku terdiri dari 210 hari. 
Perhitungan wuku terutama digunakan 
di Bali dan Jawa. Wuku dan pertemuan 
pancawara(pasaran) dan saptawara 
(pekan) menjadi satu. Masing-masing 
memiliki simbol angka/urip, Kombinasi 
atau jumlah keduanya Urip (neptu) 
memiliki makna dan menjadi dasar 
perhitungan kelahiran/Weton.

	 Wuku terdiri dari: Sinta, Landep, Ukir, 
Kulantir, Toulu, Gumbreg, Wariga, 
Warigadean, Julungwangi, Sungsang, 
Dungulan, Kuningan, Langkir, 
Medangsia, Pujut, Paang, Krulut, 
Merakih, Tambir, Medangkungan, Matal, 
Uye, Menail, Prangbakat, Bala, Ugu, 
Wayang, Kulawu, Dukut, Watugunung

• 	 Wewaran dapat diartikan sebagai ritme 
atau frekuensi harian. Ada ritme setiap 
hari (ekawara), dua harian (dwiwara) - 
hingga sepuluh harian (dasawara).

• 	 Penanggal yakni hari menuju bulan 
purnama (penanggal 15), Sehari setelah 
tilem/bulan mati (penanggal 1)

	 Panglong yakni  hari menuju bulan tilem 
(panglong 15) Sehari setelah purnama 
(panglong 1)

	 Penanggal dan Panglong memiliki 
korelasi terhadap gaya gravitasi bulan 
terhadap air pasang dan surut di bumi 
berserta isinya (tumbuhan, hewan dan 
manusia)

	 Gravitasi terhadap air tentu 
berpengaruh terhadap manusia 
karena tubuh manusia 70% adalah 

air, walaupun energinya besar 
namun jarang dirasakan karena telah 
“terbiasa” dan cenderung diabaikan. 
Cairan humoral; darah, hormon, 
enzym dan lainnya yang berkaitan 
erat dengan organ, kerja-fungsi 
organ serta hormonal yang mengatur 
kondisi fisik, emosi, pikiran serta 
spiritual akan sangat terpengaruh 
oleh energi tersebut.

• 	 Sasih (bulan)
	 Sasih merupakan perhitungan bulan 

Bali yang sama seperti bulan masehi, 
Sasih juga memiliki 12 bagian yang 
juga dikenal 12 sasih (Kasa, Karo, 
Katiga, Kapat, Kalima, Kanem, Kapitu, 
Kawolu, Kesanga, Kedasa, Jyesta, 
Sada) 

Jika disandingkan dengan bulan masehi, 
biasanya sasih dimulai dari bulan Maret 
yakni pada Sasih Kesanga atau Tahun 
Baru Saka yang juga dikenal dengan 
Nyepi (mulai pergeseran matahari ke 
lintang utara/uttarayana).

Beberapa perhitungan sasih berdasarkan 
wariga dan penanggalan saka Bali sebagai 
berikut:
•	 Sasih Wuku: mengikuti jalannya wuku 

yaitu 2x210 hari = 420 hari. Tiap sasih 
umurnya 35 hari.

•	 Perhitungan Surya Candra, Sasih 
Candra mengikuti peredaran bulan 
mengeliling bumi lamanya 354/355 
hari, setiap bulan umurnya 29/30 hari 
tepatnya 29 hari 12 jam 44 menit 9 
detik.



32

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

•	 Sasih Surya: mengikuti perderan 
bumi mengeliling matahari lamanya 
365/366 hari. Tepatnya dalam setahun 
365 hari 5 jam 43 menit 46 detik. Tiap 
bulan umurnya berkisar 30/31 hari dan 
sasih kawolu umurnya 26/29 hari.

Dalam Wariga terdapat perhitungan weton 
(oton) yang menjadi hitungan penting 
dalam kehidupan spiritual keagamaan 
masyarakat Bali. Hitungan oton dapat 
dipakai sarana untuk “mendiagnosa” atau 
tetenger terhadap penyakit, penyebab 
sakit dan cara penangannya.  Gabungan 
atau pertemuan kelima kerangka wariga 
yakni  gabungan panca wara + sapta wara 
( urip) + wuku = Weton (Wedal)

Perhitungan berdasarkan sasih dengan 
penanggal atau panglong disebut sebagai 
Prathiti Samutpada yang juga tidak kalah 
penting dalam menentukan hari baik dan 
buruk bagi suatu keperluan.
Nama Sasih :
1.	 Srawana - kasa - Juli
2.	 Bhadrawada - karo - Agustus
3.	 Asuji/aswino  - Katiga - September
4.	 Kartika- Kapat - Oktober
5.	 Margasirsa - Kalima - November
6.	 Posya - Kanem - Desember
7.	 Magha - Kapitu - Januari
8.	 Palguna- Kawolu - Februari
9.	 Caitra - Kasanga - Maret
10.	Waisaka- Kadasa - April
11.	Jyesta - Jyesta - Mei
12.	Asadha - Sada - Juni.

Nama Prathiti Samutpada :
1.	 Trsna
2.	 Upadana
3.	 Bhawa
4.	 Jati
5.	 Jaramarana
6.	 Awidya
7.	 Saskara
8.	 Wijnana
9.	 Namarupa
10.	Sadayatana
11.	Separsa
12.	Wedana

Dauh (waktu/jam)
Semacam perhitungan waktu yang paling 
pendek yang merupakan bagian hari 
yang sangat menentukan saat itu baik 
atau buruk.

Dalam Lontar Wariga disebutkan bahwa 
sasih alah dening dawuh; artinya bahwa 
sasih yang baik akan kalah pahalanya jika 
dawuhnya tidak tepat, begitu sebaliknya.
Dawuh ada beberapa macam yaitu :
•	 Dawuh Sakaranti
•	 Dawuh Kutika Lima
•	 Asta Dawuh
•	 Dawuh hayu (dawuh inti)

Menentukan dawuh baik (jam baik) 
berpatokan pada Urip lahir (urip 
saptawara + urip pancawara serta 
penanggal-pangelong 
Dalam Wariga terdapat istilah :



D
H

A
R

M
A

 (
K

EI
LM

U
A

N
) 

U
SA

D
H

A
 B

A
LI

33

•	 Mitra Satruning Dina
•	 Pangunyaan (panca wara, sapta wara 

hingga sasih)
•	 Ingkel
•	 Padewasan berdasarkan penggabung-

an triwara  dan pancawara
•	 Pewatekan

Perhitungan wariga, dipakai untuk 
pedoman memilih waktu yang tepat 
untuk memulai sesuatu, dalam praktik 
USADHA dipakai untuk menentukan suatu 
penyakit dapat mudah diobati atau tidak, 
padewasan yang tepat untuk meracik obat.

Pangunyan dipakai untuk perhitungan 
mitra satruning dina dan lain sebagainya.

Wariga Dalam Padma Bhuana (Nawa 
Sanga)
Formula diagram Arah Padma Buana dan 
letak Wariga dalam Padma Buana Agung 
(Nawa Sanga) sembilan arah mata angin 
yang sejatinya ada 10 penjuru yakni arah 
yang ditengah adalah poros vertikal 
keatas dan kebawah. Sehingga bentuk 
3Dimensi dari Nawa Sanga berupa Cakra
.
Letak/Linggih Wariga di Buana Agung :



34

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I Gama Usadha

Gama memiliki arti yang luas yang dapat 
diartikan sebagai pegangan, pedoman, 
tuntunan arah (direction). Dikenal juga 
sebagai Nawa Sanga atau Istadewata 
dalam budaya dan Agama di Bali.

Tuntunan tersebut dituangkan dalam 
simbol suara (Aksara) yang berkaitan 
dengan getaran/vibrasi/energi yang 
termanifestasi dalam bentuk suara/bunyi 
baik di buana alit maupun buana Agung. 
Dalam Usadha getaran suara (Wijaksara) 
digunakan untuk harmonisasi materi 
terhadap energi pembentuknya.

Getaran suara merupakan tanda adanya 
kehidupan materi, dimana energi yang 
bergerak akan menghasilkan getaran 
suara/bunyi dan membentuk materi, 
serta materi yang bergetar akan memiliki 
energi. Dalam Usadha Bali, getaran suara/
bunyi dari setiap pergerakan organ tubuh 
di buana alit serta getaran di buana agung 

telah diformulasikan dengan simbol-
simbol bunyi/suara tertentu yang disebut 
sebagai linggih aksara. Keharmonisan 
atau keseimbangan dari bunyi/suara 
organ tersebut menentukan kondisi 
sehat maupun sakit. Bunyi/suara organ 
menjadi salah satu indikator diagnosa 
sakit atau kelainan organ, dipergunakan 
juga dalam kedokteran konvensional 
misalnya mendengarkan bunyi jantung, 
paru-paru, usus dan lain-lain, dengan 
stetoskop atau dengan alat elektronik 
perekam gelombang suara organ 
lainnya.

Dalam Usadha Bali, getaran suara/bunyi 
dituliskan dalam sistem bahasa dengan 
simbol huruf aksara Bali yang disebut  
anacaraka. Berdasarkan atas bentuk 
dan fungsinya, Aksara Bali dibagi atas 
dua jenis, yakni aksara biasa dan aksara 
suci. Aksara biasa terdiri atas aksara 
wreastra dan swalita. Sedangkan aksara 
suci terbagi atas aksara wijaksara dan 
modre.



D
H

A
R

M
A

 (
K

EI
LM

U
A

N
) 

U
SA

D
H

A
 B

A
LI

35

Wisadha – Usadha (Tata Cara 
Pengobatan), Usadhi (Obat-Obatan)

Istilah usadha dalam beberapa lontar 
juga disebutkan dengan istilah  Wisadha, 
Kata wisadha  dalam Bahasa Sansekerta 
berarti obat (Purwadi dan Purnomo, 2008: 
163). Dalam Lontar Bhagawan Kasyapa 
disebutkan bahwa Wisadha terdiri dari 
tata cara pengobatan (usadha) dan obat-

obatan (usadhi). Terdapat berbagai tata 
cara pengobatan dalam usadha Bali 
diantaranya, (1) Taru Pramana, 2) Sato 
Pramana, (3) Mustika Pramana, (4) Bayu 
Pramana dan (5) Jiwa Pramana. Salah 
satu modalitas terapi Jiwa pramana yaitu 
pengobatan dengan tenaga bhatin atau 
jiwa dilaksanakan dengan usadha Prana 
Aksara Tantra.

Workshop : Usadha Prana Aksara Tantra 
(Oleh: I Ketut Sandika)

Usadha Bali merupakan sistem 
penyehatan tradisional yang holistik 
(menyeluruh) karena dapat dilakukan 
dengan berbagai macam pendekatan. 
Usadha Bali juga merupakan sistem 
penyehatan tradisional yang sistematis 
dan bermetode. Usadha Bali bukanlah 
tanpa metode, bahkan dalam praktiknya 
sangatlah ilmiah dan saintifik. Usadha 
Bali dapat disejajarkan dengan ilmu 
konvensional, baik dari taru pramana, 
usadha aksara, wariga, tetenger, 
tenung, diagnosa, dan lainnya. Hal ini 
menunjukkan sistem Usadha Bali di 
konstruk sedemikian rupa oleh para 
leluhur maupun penekun-penekun 
Usadha pada zaman dahulu.  Ada banyak 
metode penyehatan/penyembuhan 
dalam Usadha Bali. Salah satunya 
adalah Usadha Aksara yang terlahir 

dari kelompok gama, selain kelompok 
wariga dan wisuda. Kelompok gama ini 
melahirkan teks-teks terkait Usadha 
dalam konteks penyembuhan dengan 
menggunakan media aksara. 

Berdasarkan penelusuran teks Usadha 
di Bali, dapat dikatakan bahwa teks 
Buda Kecapi merupakan teks usadha 
tertua. Dari teks tersebut melahirkan 
teks-teks selanjutnya, seperti ratuning 
usadha, dharma usadha, kalimosadha-
kalimosadhi, dan sebagainya. Dalam teks-
teks usadha tersebut, menyatakan bahwa 
peran aksara sangat penting sebagai 
pengusadha atau pelaku/penyehat 
Usadha Bali. Seseorang dikatakan sebagai 
penyembuh/penyehat/pengusadha 
adalah ketika seseorang tersebut 
mempuni, menguasai, dan mahir dalam 



36

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

aksara (khususnya aksara Bali). Aksara 
tersebut tidak hanya diwacanakan, tetapi 
dapat diolah dalam praktik-praktik yang 
disebut yoga aksara. 

Berkaitan dengan Usadha Tantra, banyak 
terminologi mengenai tantra. Ada 
yang menyebut tantra berarti tenunan/
rajutan, ada pula yang menyebutkan 
tantra berasal dari kata “tanuti” yang 
artinya menyebar luaskan, buku, kitab. 
Dari sekian banyak terminologi, ciri khas 
Tantra Bali maupun Tantra Nusantara 
adalah penggunaan aksara. Aksara bukan 
hanya sekadar simbol. Dapat dilihat dari 
etimologinya, kata “aksara” berasal dari 
“a” dan “ksara”. A artinya tidak, sedangkan 

ksara artinya termusnahkan. Maka aksara 
adalah sesuatu yang tidak termusnahkan. 
Jika dikaitkan dengan hukum kekekalan 
energi, bahwa energi tidak terlahirkan 
dan tidak dapat termusnahkan. Sesuai 
dengan tutur Sang Hyang Aji Saraswati, 
bahwa “aksara tan keneng tua pati, aksara 
tan keneng leteh”. Sehingga aksara selalu 
berkaitan dengan energi dan prana 
dalam Tantra. Ketika seseorang berhasil 
mengolah aksara, sesungguhnya ia 
berhasil mengolah energi di bhuana agung 
maupun di bhuana alit. 

Menjadi seorang pengusadha tidaklah 
mudah. Apalagi yang mendalami Usadha 
Tantra, yang berkaitan prana dan 



D
H

A
R

M
A

 (
K

EI
LM

U
A

N
) 

U
SA

D
H

A
 B

A
LI

37

aksara. Dalam proses atau tahapannya 
membutuhkan laku yoga aksara, yakni 
mengolah aksara dalam diri. Hebatnya 
leluhur Nusantara dapat memetakan 
energi tubuh dengan aksara, bahwa di 
dalam tubuh tersebut ada pusat-pusat 
energi yang diwakilkan oleh aksara. Jika 
berbicara aksara wrehastra, terdapat 
ada 20 aksara yang mendiami tubuh 
manusia. Sedangkan berbicara Sang 
Hyang Dasa Aksara, berarti ada 10 aksara 
sebagai pusat energi yang berada pada 
organ-organ tubuh. Maka kemudian, 
jika terjadi distorsi organ di dalam tubuh, 
seseorang pengusadha dapat terkoneksi 
hanya dengan penguasaannya terhadap 
aksara. Energi sangat berkaitan dengan 
usadha. Sumber dari segala macam 
penyakit berkaitan dengan energi. Jika 
dikaitkan dengan lima lapisan tubuh 
manusia (Panca Maya Kosa), penyakit 
berasal dari melemahnya lapisan tubuh 
energi atau prana manusia (Prana Maya 
Kosa). Dengan pengolahan aksara, maka 
seseorang menyegarkan kembali lapisan 
tubuh energi tersebut. 

Dalam berbagai lontar-lontar usadha, 
sebagai pengusadha tidak hanya aksara 
tersebut dihafalkan atau didiskusikan, 
tetapi ada hal yang lebih mendalam. Laku 
atau praktik pengusadha yang diwajibkan 
adalah mengetahui pasuk wetu 
(pemasukan atau pengeluaran aksara 
dari tubuh) melalui hangsa. Dengan pasuk 
wetu, maka aksara tersebut dapat diolah, 
dan nantinya dapat mengalirkan energi-
energi prana. 

Dasar menjadi pengusadha harus 
mengetahui hakikat Gni Rahasya, 
Ketattwaan Wrehastra, Ketattwaan 
Dasaksara, Ketattwaan Dasabayu, 
Budakecapi, Sastra Sanga, dan Ganta 
Pinarah Pitu.

A. Gni Rahasya
Dasar dari usadha tantra adalah Gni 
Rahasya. Bagi seorang pengusadha 
diwajibkan setidaknya membangkitkan 
gni rahasya di dalam tubuh. Karena api 
spiritual inilah yang dimanfaatkan dan 
diberdayakan untuk ngeseng sarwa 
(segala macam) penyakit di dalam tubuh. 
Pengusadha tidak akan dapat membakar 
penyakit orang lain, menetralisir, 
melebur, menyembuhkan suatu penyakit, 
sebelum Sang Hyang Gni Rahasya ini 
dibangkitkan.  Dalam Tantra Nusantara, 
Gni Rahasya disebut pula yoga api, 
sakti, prana, kundalini, dan pranabayu. 
Praktik mengolah api ini melalui Yoga 
Aksara, yakni ada aksara rahasia yang 
diolah di dalam tubuh. Praktik-praktik 
mengolah gni melalui aksara adalah 
praktik “mengkultivasi” (menghidupkan, 
menyalakan, menghaluskan) kekuatan 
api atau Gni Rahasya menjadi cahaya. 

Api rahasia atau Gni Rahasya berdiam 
pada nabhi atau kunda rahasya yang 
tersembunyi di dasar tubuh. Api ini disebut 
pula generator energi. Gni Rahasya ini 
terletak pada ujung tulang ekor (sajeroning 
nabhi). Dalam ilmu Neuroscience 
ternyata gni rahasya ini dilindungi oleh 
tulang sakrum, atau tulang pinggul yang 



38

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

bentuknya seperti segitiga (kunda). 
Seseorang yang belum dapat menyalakan 
api spiritual ini, maka ia tidak akan dapat 
mengolah aksara wrehastra menjadi 
dasaksara, dan setelah itu ngeringkes, 
ngelukun, pasuk wetu, muter dan mengolah 
aksara tersebut menjadi panca gni, panca 
brahma, panca tirtha, dan dasa bayu 
hingga manunggal menjadi Ongkara Gni, 
Ngadeg, Sungsang, Asep, Amertha, Mondar 
Mandir, Lawang Kumereb, Adumuka, 
Sabda, Pranawa, Sunyamertha, Pasah dan 
lebur ke dalam Paramasunya.

Api ini terhubung dengan tirtha 
amertha yang terletak di telengin untek. 
Semua teks kawisesan, terlebih teks 
pangiwan memberikan bijaksara pada 
api ini dengan bijaksara ANG/Angkara 
sehingga disebut ANG Gni. Terdapat 
tiga nadi (Sang Hyang Trinadi) yang 
menjadi jembatan penghubung antara 
gni dan tirtha amertha. Dari ketiga nadi 

tersebut, ditengah bernama Sang Hyang 
Sumsumna, nadi disebelah kanan disebut 
Pinggala, serta nadi pada sebelah kiri 
disebut dengan Ida. Dari Sang Hyang 
Trinadi ini terdapat Sang Hyang Triaksara, 
yakni ANG pada pinggala, UNG pada ida, 
serta MANG pada sumsumna. Dalam ilmu 
neuroscience, cairan tirtha amertha ini 
merupakan cairan serebrospinal yang ada 
di otak. Jika seseorang mengalami sakit, 
pasti cairan serebrospinalnya mengalami 
hambatan/sumbatan atau cairan otaknya 
tidak mengalir dengan lancar. 

Dalam Usadha Bali, Sang Hyang Gni 
Rahasya digunakan untuk ngeseng 
(membakar) bebai/penyakit, sisa 
penyakit tersebut dihanyutkan dengan 
menurunkan tirta amertha yang berada 
di telengin untek. Dihanyutkan melalui 
dua nadi, yang berada di kaki kanan dan 
kaki kiri. Kaki kanan ngaran samudra, 
kaki kiri ngaran tukad. Segala penyakit 



D
H

A
R

M
A

 (
K

EI
LM

U
A

N
) 

U
SA

D
H

A
 B

A
LI

39

harus dialirkan ke kedua telapak kaki, 
dan mengembalikannya ke ibu pertiwi. 
Tempat pengesengan penyakit, berada 
pada catus pata tubuh yang dikenal 
dengan sebutan pangesengan hati.

B. Wrehastra
Seorang pangusadha wajib mengetahui 
hakikat Sang Hyang Wrehastra di jaba 
(luar diri) dan jero (dalam diri). Wrehastra 
terdiri dari kata wruh berarti pengetahuan 
dan astra yang berarti senjata. Senjata 
bagi seorang pengusadha adalah aksara 
wrehastra, selain tamba yang lain. 
Setiap jengkal tubuh manusia, dihuni 
oleh aksara-aksara magis. Berdasarkan 
teks tutur Sanghyang Aji Saraswati 
menyebutkan: aksara Ha=idhep (pikiran), 
Na=ati (hati), Ca=bungkahing jihwa 
(pangkal hati) dan seterusnya, dan 
dalam teks yang lain disebutkan bahwa 
aksara Ha=uwun-uwunan, Na=Selengin 
Lelata, Ca=Netra Kalih, Ka=Karna dan lain 
sebagainya. Leluhur Nusantara maupun 
leluhur Bali, tidak berkhayal ataupun 
berimajinasi mengenai letak aksara pada 
tubuh manusia tersebut, karena dalam 
ilmu Neuroscience, diketahui bahwa 
tubuh manusia dihuni oleh pusat-pusat 
energi pada titik-titik tertentu.

Agar aksara-aksara ini dapat dirasakan, 
harus melalui pengolahan nafas. Maka 
istilah Bali menyebutkan, “hangsa tinulung 
dening hangsa”, bahwa kekuatan prana 
dalam aksara harus melalui pengolahan 
pernafasan. Sembilan lubang di dalam 
tubuh, menjadi tempat keluar dan 

masuknya pernafasan. Selain sembilan 
lubang tersebut, terdapat marga larangan 
dalam dunia Usadha yang merupakan 
pintu yang selalu tertutup dan sangat 
rahasia, seperti di ubun-ubun, kening, 
cekokin gulu, pusar, kedua telapak tangan, 
dan sebagainya. Itulah yang merupakan 
linggih-linggih Sang Hyang Wrehastra. 
Bagi pengusadha, linggih-linggih aksara 
Wrehastra ini hendaknya didalami melalui 
pasuk-wetu melalui napas (hangsa), dan 
dilengkapi dengan pengangge aksara, 
seperti ulu=walung sirah, suku=kaki, bisah= 
tengen dan seterusnya. 

C. Sang Hyang Dasaksara
Setelah Sang Hyang Wrehastra dikuasai, 
ada yang disebut Sang Hyang Dasaksara. 
Dasaksara adalah 10 susunan aksara 
magis yang terdapat di dalam diri maupun 
pada alam semesta.  Lahirnya Sang Hyang 
Dasaksara ini berasal dari penyatuan 
Sang Hyang Wrehastra di bhuana agung 
dan di bhuana alit. Contohnya aksara 
SANG di papusuhan (jantung). Aksara 
SANG di jantung, merupakan pertemuan 
aksara NA dan aksara MA. Aksara NA dan 
MA di alam semesta berada di purwa atau 
timur. Karakteristik energi yang mewakili 
daerah timur adalah kebijaksanaan. 
Maka energi aksara NA dan MA di 
alam semesta, ditarik ke bhuana alit 
(tubuh manusia). Sehingga aksara NA 
di jantung bilik kiri, dan aksara MA di 
jantung bilik kanan. Setelah itu, pralina 
atau pertemukan kedua aksara tersebut 
menggunakan Sang Hyang Triaksara. 
Bakar menggunakan aksara ANG, tuangi 



40

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

minyak dengan aksara UNG, kemudian 
tiup dengan aksara MANG. Maka lina lah 
aksara NA dan MA menjadi aksara SA. 

Namun aksara SA ini belum hidup, belum 
memiliki getaran dan frekuensi yang 
maksimal. Sehingga aksara tersebut 
perlu di-urip atau dihidupkan. Caranya 
yakni dengan mengambil kekuatan 
semesta, planet-planet, bintang-bintang 
di alam semesta. Kekuatan matahari, 
kekuatan bulan, nada, windhu, ardha 
candra, itulah yang disebut anungsuara. 
Selanjutnya aksara SA+Anungsuara 
(sebagai pengurip), menjadi SANG, lalu 
tempatkan di jantung. Begitulah tahapan 
yang panjang yang jarang diketahui 
pengusadha Bali.  

Dasaksara diperhalus lagi menjadi 
Pancabrahma, Pancatirtha, Caturaksara, 
Triaksara, Dwiaksara/Rwabhineda, dan 
memanunggalkannya menjadi Ongkara.

D. Dasabayu
Setelah Dasaksara diolah sedemikian 
rupa, maka menjadilah Dasabayu. 
Dasabayu lahir akibat tekunnya seorang 
pengusadha mengolah Dasaksara. 
Dasabayu sangat lazim dikenal oleh 
para penekun kawisesan, dan biasanya 
diaksarakan dalam susunan aksara Ong 
IAKSAMARALAWAYAUNG. 

Dasabayu ini tidak saja diketemukan 
dalam ajaran kawisesan, tetapi juga dalam 
ajaran tutur atau tattwa. Sebutsaja dalam 
teks Jnanasiddhanta, Wrehaspati Tattwa, 
dan Tutur Aji Sangkya. Dalam Wrehaspati 
Tattwa dan Aji Sangkya, Dasabayu itu 
terdiri dari 10 bayu yang menggerakkan 
sistem bayu di dalam tubuh, seperti: 
prana, apana, samana, udana, wyana, 
naga, kurma, krkara, dewadatta, dan 
dhananjaya. Bayu dalam jalan kawisesan 
disebut angin, napas, atau hangsa.



D
H

A
R

M
A

 (
K

EI
LM

U
A

N
) 

U
SA

D
H

A
 B

A
LI

41

E. Buda Kecapi
Buda Kecapi memiliki makna yang 
mendalam dari suku katanya, yakni Budha 
ngaran budhi, kecap ngaran rasa, pi ngaran 
pitui/pesaje. Jadi yang disebut Buda Kecapi 
sebagai seorang pengusadha adalah 
seseorang yang memiliki rasa sejati yang 
sungguh-sungguh, seseorang yang sudah 
“beres” dengan dirinya, baru diperbolehkan 
menjadi pengusadha. Hal ini penting, karena 
sebagai pengusadha menjadi media sarana 
untuk mengalirkan energi prana (ilahi) alam 
semesta ke tubuh si sakit. 

Buda Kecapi secara esensi memuat ajaran 
tentang sastra tiga yang disebut dengan 
triaksara, yaitu aksara ANG, UNG, dan 
MANG. Aksara ini hendaknya diketahui 
ungwanya atau tempatnya di dalam 
diri, seperti aksara ANG pada hati, UNG 
pada ampru, dan Mang pada papusuhan. 
Ketiganya ketika diolah akan menjadi aji 
keluwung gni, keluwung toya, dan keluwung 
angin.

Sumber penyakit dan obatnya (menurut 
Buda Kecapi) disebabkan dari tiga aksara ini, 
yang tiada lain adalah Sang Hyang Tiga Sakti 
atau Sang Hyang Tiga Wisesa, yakni Brahma, 
Wisnu dan Iswara.  Dari Sang Hyang Tiga 
Wisesa ini melahirkan pengusadha yang 
hebat dan harus dihormati yakni, Bhagawan 
Mercukunda, Bhagawan Kasyapa, dan Mpu 
Siwa Gandu. Selain itu, dari Sang Hyang Tiga 
Wisesa juga melahirkan tiga jenis usadha, 
yakni Usadha Bang, Usadha Cemeng, dan 
Usadha Petak. 

F. Sastra Sanga
Ada sembilan aksara yang penting dan 
dipahami seorang pengusadha. Dalam 
Buda Kecapi, menyebutkan susunan 
aksaranya adalah= ONG, SANG, BANG, 
ING, NANG, MANG, SING, WANG, 
YANG. Dalam teks Tutur Menadi Jadma 
menyebutkan sastra sanga terdiri dari 
aksara= ONG, SANG, BANG, TANG, ANG, 
NANG, MANG, SING, WANG. 

Dalam lontar Pangrangsukan Kawisesan 
menyebutkan bahwa sastra sanga terdiri 
dari aksara= SIANG (suku), ANG (hati), 
UNG (ulu), ONG (cangkem), BIANG 
(karna), ANG (Netra kalih), BANG (bahu 
tengen), YANG (bahu kiwa), WANG (irung 
kalih).

G. Ganta Pinarah Pitu
Dalam ajaran Kawisesan, Ganta Pinarah 
Pitu berkaitan dengan Saptaongkaratma, 
sapta pada, dan saptacakra di dalam diri. 

Saptaongkaratma terdiri dari tujuh 
susunan pusat lapisan tubuh yang 
tersusun dalam mantra= Ong Ong 
Paramasiwa Sunyatme namah, Ong Ong 
Sadasiwa Niskalatmane Namah, Ong Ong 
Sadarudraatyatmane Namah, Ong Ong 
Mahadewaniratmane Namah, Ong Mang 
Iswaraparamaatmane Namah, Ong Ung 
Wisnu Antaratmane Namah, dan Ong Ang 
Brahmaatmane Namah. Kemudian yang 
disebut Saptapada adalah tujuh lapisan 
kesadaran, yakni jagrapada, swapnapada, 
susuptapada, turyapada, turyantapada, 
kewalyapada, dan paramakewalyapada.



42

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

Di Bali ada istilah “usadha maduluran 
widhi”, yang memiliki makna bahwa 
bukan pengusadha (seseorang penyehat 
tradisional Bali) yang menyembuhkan 
penyakit seseorang, melainkan Ida Sang 
Hyang Widhi Wasa/ Tuhan Yang Maha 
Esa yang berkenan, pengusadha hanya 
sebagai media perantaranya. Sehingga 
pengusadha sebelum mengobati pasien, 
wajib memohon ijin kepada Sang Hyang 
Taksu, Sang Hyang Tiga Wisesa, Bhagawan 
Mercukunda, Bhagawan Kasyapa, Mpu 
Siwaganda, Sang Tri Jnana (Sang Hyang 
Siwa Guru Reka), Sang Hyang Saraswati, 
Sang Hyang Kawiswara, Leluhur, Sang Catur 
Sanak. 

Setelah memohon ijin, hal yang sangat 
penting namun sering dilupakan adalah 
pangraksa jiwa. Pangraksa jiwa merupakan 
benteng atau penyengker (pelindung) 
bagi seorang pengusadha dari gangguan-
gangguan mistis. Ilmu Dasaksara, aksara 
Wrehastra, sang Catur Sanak, Sang Hyang 
Tri Aksara dapat digunakan untuk pangraksa 
jiwa. 

Metode Dasar Usadha Prana Aksara Tantra



D
H

A
R

M
A

 (
K

EI
LM

U
A

N
) 

U
SA

D
H

A
 B

A
LI

43

Selanjutnya adalah diagnosa, dalam 
usadha Bali disebut dengan roga pariksha, 
yakni mendiagnosa melalui pemeriksaan 
fisik seperti kulit, lidah, mata, kuku, dan 
lainnya. Dalam Buda Kecapi lengkap 
dijelaskan mengenai diagnosa (tetenger) 
si pasien, seperti cara duduk pasien, baru 
duduk apa yang dipegang, menghadap 
mana pasien duduk, pandangannya 
seperti apa, hal tersebut dapat diketahui 
keluhan penyakitnya. Seorang pengusadha 
harus memegang teguh sesana, ia tidak 
dapat memaksakan diri untuk mengobati 
seseorang yang memiliki ciri-ciri hidupnya 
tak akan lama. Jika pengusadha tersebut 
berani memaksakan diri, maka suatu hal 
dahsyat akan terjadi, baik untuk si pasien 
maupun bagi pengusadha itu sendiri. 
Selain itu, tenung wrehastra penting bagi 
para pengusadha. Dari nama si pasien pun 
dapat diketahui penyakit atau keluhannya.

Setelah diagnosa dan identifikasi 
sedemikian rupa, baru diberikan penawar. 
Penawar adalah menawar penyakitnya. 
Air dapat digunakan sebagai penawar, 
dengan melalui berbagai afirmasi seperti 
Dasaksara, Sang Hyang Rwa Bhinedda 
dan sebagainya. Setelah diminum, maka 
tubuh pasien akan merasa lebih rileks. 
Sehingga jika melakukan terapi aksara 
dengan tetenger sebelumnya, dapat 

berjalan dengan baik dan lancar, tidak 
ada perlawanan destruktif dari tubuh 
pasien. Pengusadha harus menyadari 
bahwa dirinya sebagai media perantara 
prana alam semesta untuk mengobati 
pasien, tidak menggunakan energi prana 
dari tubuh si pengusadha itu sendiri. 

Setelah melakukan terapi prana, 
pengusadha perlu memantau si pasien 
dengan tenung pati urip.  Dari rangkaian 
proses sistem pengobatan tradisional 
Bali, maka terdapat tiga kesimpulan atau 
hasil akhirnya, yakni pasien mengalami 
kesembuhan, proses pengobatan 
mengalami kegagalan, atau suatu terapi 
mengalami kemandegan (stagnan/ tidak 
sembuh dan tidak gagal). 

Kita di Bali diwarisi khazanah 
pengetahuan yang luar biasa mengenai 
aksara dan usadha, maka perlu ditekuni 
lebih mendalam mengenai ilmu tersebut 
untuk kepentingan diri sendiri maupun 
kepentingan membantu orang lain. 
Tidak hanya diekspose ke luar diri 
pengetahuan tersebut, namun perlu 
dibawa ke dalam diri, dimasukkan ke 
dalam diri. Pengetahuan mengenai 
aksara, menghantarkan kita pada dunia 
kelepasan, belajar mati semasih hidup.  



44

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

Berbicara mengenai Bali, hal-hal klenik 
selalu disematkan pada kehidupan 
masyarakat Bali. Dari ritus pemujaan 
patung, mempersembahkan darah, 
kemudian persembahan untuk dewa-
dewa penguasa alam dan sebagainya. 
Bahkan hal-hal yang menyangkut 
kesaktian, kebaktinan, tenaga dalam, 
dan pengobatan usadha berkaitan 
dengan konsep magis. Konsep-konsep 
tersebut, termuat dalam manuskrip kuno 
yang diwarisi oleh nenek moyang melalui 
tulisan, maupun peninggalan sejarah.

Menurut E.B Taylor, seorang praktisi atau 
akademisi barat berpendapat bahwa 
pemikiran magis manusia didasarkan 
pada gabungan ide-ide yang terletak 
pada dasar rasio manusia. Kemudian jika 
manusia mengaitkan sesuatu ide dengan 
ide lain, maka logika manusia akan 
menuntun mereka untuk menyimpulkan 
bahwa hubungan yang sama terdapat 
dalam realitas di luar pikiran. Dalam buku 
yang berjudul Seven Theory of Religion, 
bahwa manusia dari zaman primitif 
hingga peradaban manusia di zaman 

Workshop: Usadha Ruwat Wayang
(Oleh: Ida Bagus Made Bhaskara)



D
H

A
R

M
A

 (
K

EI
LM

U
A

N
) 

U
SA

D
H

A
 B

A
LI

45

modern saat ini, apapun alasannya 
dan apapun logikanya jika sudah tidak 
dapat dijawab dengan ilmiah, manusia 
akan kembali dan meng- “iya”-kan 
realitas magis tersebut. Manusia pada 
prinsipnya mempercayai hal yang magis. 
Konsep awal magis adalah animisme 
(mempercayai kekuatan energi leluhur) 
dan dinamisme (mempercayai energi 
alam yang ada pada suatu benda). 

Diketahui bahwa Agama Hindu 
merupakan agama tertua. Namun 
kenyatannya, terdapat kepercayaan yang 
lebih tua dibandingkan Agama Hindu, 
yakni Tantrayana. Konsep tantrayana 
sudah ditemukan kurang lebih 3000-
1500 sebelum masehi, di peradaban 
sungai Sindhus. Arkeolog menemukan 
bahwa tantrayana pada zaman itu telah 
memuja patung. Peradaban tantrayana 
ini ditemukan patung dewi, yang 
memunculkan saktisme atau feminisme. 
Tantrayana ini mempengaruhi seluruh 
aspek yang berkaitan dengan magis 
maupun agama yang ada di dunia. 

Agama Hindu masuk ke Indonesia pada 
abad ke-8 Masehi, mewarnai peradaban 
kuno di Nusantara, bahkan hingga ke 
Bali. Agama Hindu memiliki Tri Kerangka 
Dasar, yakni Tattwa, Susila, Acara yang 
implementasinya pada praktik keagamaan 
di Bali. Dimana tattwa memiliki konsep 
filsafat di dalamnya, susila memiliki 
konsep etika, dan acara memiliki konsep 
dimana manusia atau masyarakat Bali 
mempraktikkan sebuah upacara. 

Di Bali mengenal ada pertunjukkan 
wayang kulit pada upacara sakral maupun 
pada seni profan sebagai hiburan. Salah 
satu keunikan wayang di Bali, bukan 
hanya digunakan pada pertunjukkan saja 
ataupun digunakan pada hal-hal yang 
bersifat euforia, melainkan pertunjukkan 
wayang di Bali digunakan sebagai sarana 
ruwatan. Maruwat sendiri tidak hanya 
meruwat manusia, tetapi juga meruwat 
alam sekitar. Secara umum, ruwatan 
cenderung kepada masalah kebersihan 
dan kesucian. 

Jika dirunut dalam teks sastra, ruwatan 
yang dikenal di Bali adalah sudamala. 
Kata sudamala berasal dari dua suku kata 
yakni, suda berarti bersih, dan mala berarti 
kekotoran atau leteh. Sehingga dapat 
disimpulkan bahwa sudamala adalah 
bersih dari segala kekotoran yang ada. 
Dalam tutur kumara tattwa disebutkan 
bahwa semua hal menjadi sempurna baik 
bagi yang tampak, yang terdengar tidak 
lagi ternoda, bersih, banyak pengetahuan 
sejati, utama, semua kembali kepada 
kesucian, kembali kepada rupa asal, ada 
hilang dan tiada inilah sudamala. Jadi 
konsep sudamala bukan merupakan 
buatan dari orang-orang spiritualis, 
melainkan telah menjadi tradisi untuk 
“pembersihan”.

Ruwat dengan media wayang atau 
wayang sudamala terdapat tirta 
panglukatan yang dibuat dengan 
nyajar wayang. Dideretkan dengan 
pola tertentu, yang pertama di tengah 



46

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

ditancapkan Wayang Siwa Guru, Acintya 
dan Kayonan. Dikanan sebelah kanan 
dalang, ada Wayang Ganapati, Kresna, 
Panca Pandawa (kadang cukup diwakili 
dengan tokoh Sahadewa). Melalui 
wayang inilah kemudian air suci akan 
dihidupkan menjadi tirta sudamala. 
Kemudian masing-masing tokoh akan 
dicelupkan ke dalam payuk tembaga. 
Dalam pertunjukkan wayang, yang 
pertama kali dicelupkan adalah kayonan, 
dirajah dengan ongkara Windu. Kemudian 
acintya, dirajah dengan ongkara tunggal. 
Wayang Siwa Guru dirajah dengan 
ongkara sabda. Wayang Ganapati dirajah 
dengan Tri Aksara (ANG, UNG, MANG), 
Wayang Kresna dirajah dengan Dwi 
Aksara (ANG, AH), sedangkan wayang 
panca pandawa dirajah menurut 
pengider bhuana. Terdapat pula rerajah 
dadap sangkur. Daun dadap dirajah dan 
ditempelkan kepada orang yang akan 
melakukan ruwatan sudamala.

Panglukatan sudamala ini sesuai 
dengan fungsi ruwatan adalah untuk 
penyudamala wong pejah (untuk orang 
yang sudah meninggal), penyudamala 
wong urip (untuk orang yang masih 
hidup), atau penyudamala salah wetu 
atau kelahiran. Sangat berbeda dengan 
pertunjukkan wayang sapuh leger. 
Dimana wayang sapuh leger hanya 
dilakukan pada saat wuku wayang 
saja.  Ruwatan Wayang Sudamala juga 
dilakukan pada pebayuhan ritual khusus, 
seperti penebus melik, pebayuhan lintang 
bade, perahu pegat, bubu bolong dan lain 
sebagainya. Sedangkan pada alaning 
pawetuan seperti, telaga apit pancoran, 
pancoran apit telaga, rangda tiga, dan lain 
sebagainya. 

Pada pamentasan wayang sudamala, 
tokoh utamanya adalah Sahadewa dan 
Bhatari Durga. Ceritanya, Sahadewa 
diberikan titah atau tugas dari Hyang 
Siwa Guru turun ke bumi untuk meruwat 
sang Bhatari Durga. Karena tugas Beliau 
tidak dapat meruwat dan turun ke bumi 
(mercapadha). Sehingga dari cerita 
tersebut, Sahadewa diberi gelar Mpu 
Sudamala. Hal lainnya juga terdapat 
kepercayaan pada beberapa candi 
yang dibangun pada masa runtuhnya 
kerajaan Majapahit, sebagai salah satu 
peradaban terbesar di Nusantara, yakni 
Candi Ceto. Pada candi tersebut, sangat 
jelas terdapat relief atau pahatan yang 
menggambarkan prosesi ruwatan Durga. 
Bisa jadi ini adalah sebuah petunjuk, 
bagi tetua kita pada masa itu. Ketika 

Panglukatan sudamala ini 
sesuai dengan fungsi ruwatan 
adalah untuk penyudamala 
wong pejah (untuk orang 
yang sudah meninggal), 
penyudamala wong urip (untuk 
orang yang masih hidup), 
atau penyudamala salah wetu 
atau kelahiran.



D
H

A
R

M
A

 (
K

EI
LM

U
A

N
) 

U
SA

D
H

A
 B

A
LI

47

majapahit sudah runtuh, kebobrokan 
moral sudah terjadi. Jadi salah satu yang 
dapat dilakukan adalah dengan ruwatan. 
Maka dari itu, simbol-simbol dari ruwat 
dipahatkan pada bagian-bagian penting 
candi. Dan bukan suatu kebetulan, tokoh-
tokoh yang dipahatkan adalah tokoh 
pewayangan yakni sosok Sahadewa dan 
Durga. 

Manusia dalam hal ini dipandang oleh 
agama Hindu, khususnya di Bali memiliki 
unsur-unsur yang melekat pada tubuhnya 
karena pada dasarnya manusia dan alam 
adalah satu kesatuan. Dalam pandangan 
Agama Hindu terdapat lima unsur 
pembentuk alam semesta dan seluruh 
isinya, seperti unsur padat, cair, cahaya, 
udara, dan ruang yang disebut dengan 
Panca Maha Bhuta. Ruwat wayang 
sudamala sangat berpengaruh pada alam 
kecil atau mikrokosmos, seperti halnya 
yang ada dalam sarana dan prasarana 
pebayuhan sudamala. Sebagai contoh, 
banten sesajen secara global dapat 
disimbulkan sebagai seluruh isi alam 
semesta dan simbol tubuh manusia. 

Di Bali mengenal pengobatan tradisional 
yang disebut dengan Usadha Bali. 
Ruwatan wayang sudamala ini merupakan 
salah satu metode dalam pengobatan 
Usadha Bali, dengan menggabungkan 
semua unsur pada ajaran Agama Hindu 
(tattwa, susila, upacara), Panca Maha 
Bhuta, Panca Tan Matra, Panca Maya 
Kosa, yang kemudian dikaitkan dengan 
alam semesta. Dalam hal ini mikrokosmos 

harus selaras dengan makrokosmos. 
Ruwat Wayang Sudamala dalam usadha 
menyembuhkan penyakit medis maupun 
non medis. Sedangkan dalam wariga 
diyakini sebagai pembersihan unsur 
weton atau hari kelahiran. Kelahiran, 
wariga, atau weton sangat dipengaruhi 
sebesar 90 % dengan hari kelahiran, 5 
% sisanya berkaitan dengan sifat, sikap, 
dan penyakit seseorang dipengaruhi oleh 
keluarga, keturunan darah. Sedangkan 
5 % lagi dipengaruhi oleh sikap dan sifat 
dari pergaulan.

Ruwatan wayang sudamala adalah 
ruwatan yang spesial dibandingkan 
dengan ruwatan wayang lainnya. Hal 
tersebut dikarenakan ruwatan wayang 
sudamala secara tidak langsung 
membersihkan tubuh fisik serta tubuh 
astral (Panca Maya Kosa, khususnya 
Prana Maya Kosa), menonjolkan kembali 
unsur ayu atau pengaruh baik dari weton 
seseorang, serta menetralkan atau 
menyeimbangkan kembali unsur Panca 
Maha Bhuta dan Panca Maya Kosa pada 
tubuh manusia tersebut. Karena dalam 
teks suci di Bali, bahwa penyakit tersebut 
banyak sumbernya. Salah satunya 
penyakit apapun itu (virus, bakteri dll), 
awalnya sebelum memunculkan gejala 
fisik. Ia akan merubah berbagai komponen 
yang ada di dalam tubuh, seperti sistem 
imun, sistem hormon, dan sebagainya. 
Perubahan ketidakseimbangan pada 
sistem tubuh inilah dalam teks-teks 
suci di Bali disebut roga. Roga artinya 
ketidakseimbangan. Panglukatan dapat 



48

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

dijadikan sebagai salah satu mediasi 
yang berfungsi mengubah roga atau 
ketidakseimbangan ini menjadi seimbang 
kembali. Maka dari itu, banyak mantra 
panglukatan yang menyebutkan sarwa 
lara, sarwa roga, wimoksanam dan 
sebagainya. Inilah awal ruwatan atau 
panglukatan memiliki hubungan yang 
sangat erat dengan usadha/pengobatan. 
Bahkan dibeberapa teks suci (lontar 
usadha), terdapat cara pengobatan yang 
wajib diawali dengan proses panglukatan, 
ketika penyakit tersebut tidak kunjung 
sembuh atau terobati. Di Bali terdapat 
konsep yang namanya penglukatan lara 
tan keneng tinamban, artinya ketika 
ada sakit yang tidak dapat diobati, baik 
secara medis maupun non medis. Maka 
disarankan melakukan panglukatan atau 
ruwatan.

Dalam lontar Tenung Panca Pandawa, 
dijelaskan sangat detail bahwa 
bagaimana konsep panca pandawa 
digunakan dalam prosesi ruwatan. Teks 
ini menjabarkan tokoh-tokoh panca 
pandawa ke seluruh bagian-bagian 
tubuh, beserta aksaranya dan bagaimana 
cara meruwatnya. Dijelaskan pula 
panca pandawa mewakili lima aspek 
kepentingan dan harapan manusia pada 
umumnya. Misalnya tokoh Bima adalah 
kuat secara fisik, sehingga saat ini banyak 
orang melakukan body exercise untuk 
memiliki tubuh yang kuat dan kekar. Ada 
pula yang meniru atau sangat mirip dengan 
tokoh Nakula, yang mengedepankan 
perhiasan atau konsep kemewahan. 
Adapula yang menggali konsep-konsep 
ketuhanan, konsep kebenaran selayaknya 
Yudistira. Banyak orang saat ini berburu 
pengetahuan layaknya Arjuna. Serta 
saat ini banyak yang mendalami konsep 
mistis atau konsep kawisesan, kegaiban, 
seperti layaknya Sahadewa. Jadi kelima 
simbolis ini masih tetap relevan terhadap 
kehidupan manusia saat ini. Seseorang 
yang mengalami permasalahan, maka 
permasalahannya tidak akan lepas atau 
jauh dari yang berhubungan dengan 
pikiran, tubuh fisik, kecerdasan, hasrat 
batin, serta keinginan nalurinya. 

Dalam lontar Tenung Panca 
Pandawa, dijelaskan sangat 
detail bahwa bagaimana 
konsep panca pandawa 
digunakan dalam prosesi 
ruwatan.



D
H

A
R

M
A

 (
K

EI
LM

U
A

N
) 

U
SA

D
H

A
 B

A
LI

49

Jika ingin melihat manusia seutuhnya, 
diwajibkan dapat melihat dari berbagai 
dimensi sudut pandang yang berbeda. 
Dalam teks-teks sastra, bahwa tubuh 
manusia memiliki lima lapisan yang 
disebut dengan Panca Maya Kosa. Hal 
ini membukttikan bahwa manusia tidak 
hanya dapat dipandang dari sudut 
pandang fisik saja. Begitu pula dengan 
konsep penyembuhan. Penyembuhan 
bukan hanya perkara ketika obat yang 
berefek dapat mempengaruhi fisik saja, 
tetapi obat yang “hebat” adalah obat 
yang mampu menyentuh kelima lapisan 
tubuh astral manusia tersebut.

Dalam lontar Dharma Pewayangan 
disebut dengan Sang Amangku Dalang 
atau Mpu Dalang. Sang Amangku Dalang 
dalam lontar dharma pewayangan 
disebutkan bahwa “Sang dalang mawak 
gumi, mawak bhuta, mawak dewa, dalang 
ngaranya waneh, karana dadi Siwa, karana 
dadi Parama Ciwa, karana dadi Cada Ciwa, 
karana dadi Hyang Acintia, mapan Sang 
Hyang acintya panunggalaning bhuna 
kabeh, wnang umulihakna lungguhnia, 
samangkana sangkania ngaran dalang”. 
Artinya, dalang adalah seorang bhuta, 
dewa, seorang dalang harus memahami 
konsep tersebut. Dalang juga disebut 
dengan Siwa, Paramasiwa, dan disebut 
Sada Siwa, serta pada kala tertentu 
menjadi Hyang Acintya. Jika Sang Hyang 
Acintya sering dilakukan manunggalin 
atau penyatuan di dalam badan inilah 
yang seorang dalang. 

Dalang sebagai perwakilan alam untuk 
meneruskan “instruksi” alam kepada 
manusia yang mulai sadar apa yang terjadi 
pada pola kehidupannya. Sifat baik, fisik, 
pengaruh alam, dan lain sebagainya 
dialami tanpa bisa menemukan solusi 
ilmiah. Maka seseorang akan lari ke hal 
yang magis, karena tidak mendapat 
jawaban dari pengetahuan ilmiah.  
Terdapat dua konsep dalam panglukatan 
atau ruwatan wayang, yakni carita mawa 
tattwa yang berarti kisah cerita membawa 
konsep-konsep filosofis kepada kehidupan 
manusia. Karena cerita membawa konsep 
pengetahuan, maka kisah teresebut 
sering dimainkan dalam berbagai ritus-
ritus keagamaan di Bali. Lalu yang kedua 
adalah konsep tattwa mawa carita, 
yakni konsep-konsep ke-Tuhanan harus 
diceritakan melalui tutur atau cerita kisah 
pewayangan. Dengan konsep tersebut, 
merupakan suatu keunggulan bagaimana 
konsep-konsep pengetahuan di Bali 
masih terwariskan hingga saat ini, karena 
ketattwaan itu terbawa atau diajarkan 
melalui konsep cerita.



50

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

Ditelisik dengan ilmu Antropologi, secara 
etimologi Antropologi berakar dari dua 
kata, yakni Anthropos (manusia) dan 
Logos (ilmu). Jadi dapat disimpulkan 
bahwa Antropologi adalah ilmu yang 
mempelajari segala macam seluk-beluk, 
unsur-unsur, kebudayaan yang dihasilkan 
dalam kehidupan manusia. Dalam ilmu 
Antropologi terdapat bagian yang dikenal 
dengan Antropologi Medis yang berbicara 
mengenai sistem pengobatan, seperti 

EBM (Evidence Based Medicine) atau 
pengobatan modern. Serta pengobatan 
tradisional seperti pengobatan TCM 
(Traditional Chinese Medicine), Yunani, 
Sidha, Homeopati, Ayurveda, dan Usadha.

Secara etimologi Usadha Bali berasal dari 
kata Ausadha (obat) dan Bala (kekuatan). 
Jadi, Usadha Bali merupakan ilmu 
pengobatan yang mencangkup semua 
tata cara untuk menyembuhkan dan 

Workshop: Usadha Herbal dalam Kosmologi 
Planet, Organ dan Tanaman

(Oleh: I Gusti Ngurah Bagus Yudha Pradana S.Kes)



D
H

A
R

M
A

 (
K

EI
LM

U
A

N
) 

U
SA

D
H

A
 B

A
LI

51

mengobati penyakit. Pustaka- pustaka 
yang ada dalam ilmu pengobatan 
tradisional (Usadha) Bali ini mencakup 
beberapa bidang, seperti Usadha 
Rare (Ilmu Kesehatan Anak), Usadha 
Dalem (Ilmu Penyakit Dalam), Usadha 
Edan, Usadha Pengraksa Jiwa, Usadha 
Dasa Aksara, Usadha Tiwas Punggung 
(Psikiatri, Demologi), Tatengerin Wong 
Agering (Diagnosa), Usadha Cetik (Ilmu 
Racun), Usadha Kacacar (Ilmu Penyakit 
Cacar), Usadha Cukildaki (Ilmu Penyakit 
Kulit), Usadha Kamatus (Ilmu Penyakit 
Kelamin), Usadha Manak (Ilmu Kesehatan 
Reproduksi), Usadha Gondong (Ilmu 
Penyakit Gondok), dan Usadha Banyu 
(Terapi Air).

Seorang praktisi usadha (pengusadha) 
perlu mengetahui beberapa hal, ketika 
akan membantu dalam pengobatan 
kepada yang sakit, yaitu: 
1.	 Hari Baik/Padewasan Ayu untuk 

membuat ramuan, sehingga ramuan 
tersebut dapat berkhasiat untuk 
penyembuhan penyakit. 

2.	 Bahwa dalam Tenung Tetengger Wetu/
kelahiran dalam Wariga. Seseorang 
yang lahir ke dunia atau bayi yang 
terlahir telah membawa rejeki, jodoh 
dan juga sakit atau penyakit bawaan 
lahir. 

3.	 Bahwa dalam Wariga ada pula Tenung 
Sungkan, perihal kehadiran pasien ke 
tempat praktik. 

4.	 Tri Wara (Pasah, Beteng, Kajeng) 
dalam melaksanakan praktik

Berbicara mengenai Kosmologi, berasal 
dari bahasa Yunani yakni kosmos yang 
memiliki arti alam semesta atau dunia 
dan logos berarti ilmu. Jadi Kosmologi 
adalah ilmu yang mempelajari tentang 
dunia ataupun alam semesta. Manusia 
sendiri merupakan manifestasi dari 
kosmos yang mengelilingi kita sehingga 
kita adalah bagian dari perputaran 
alam semesta (Buwana Agung - Buana 
Alit). Apa yang terjadi pada Bhuana 
Agung (alam semesta) akan terjadi 
pula pada Bhuana Alit (tubuh manusia). 
Keseimbangan hidup seseorang saat 
ini pada tingkat body, mind, soul. Tiga 
keseimbangan ini (Willing, feeling, dan 
thinking) sangat penting dijaga, untuk 
mendapatkan kesehatan yang optimal 
secara menyeluruh atau holistik. 

Penentuan plant atau tanaman untuk 
pengobatan secara umum terdapat 4 
(empat) cara yakni, melihat materia 
medika suatu tanaman, plant meditation 
dengan tujuan mengetahui kegunaan 
suatu tanaman secara langsung (tanaman 
memberi informasi kepada seseorang 
yang melakukan plant meditation), 
dengan ilmu kinesiologi, apakah tanaman 
tersebut dapat digunakan sebagai 
obat, serta doktrin of signature, dengan 
melakukan observasi terkait karakteristik, 
wujud fisik dari suatu tanaman.



52

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

Benang merah yang terjadi dalam wariga 
adalah terdapat 7 hari (saptawara) 
sehingga angka 7 membentuk pola dasar 
untuk satu kesatuan dalam alam semesta 
dan inilah angka yang melambangkan 
7 planet, 7 catatan dalam skala, 7 Cakra 
Mayor, 7 sinar frekuensi cahaya dan lain 
sebagainya. Penguasaan atas konsep ini 
memungkinkan untuk adanya integrasi 
yang harmonis. Dan tidak boleh dilihat 
sebagai batasan atau sesuatu untuk 
menjadi terobsesi. 
Selanjutnya dapat dijelaskan secara 
mendetail terkait usadha herbal dalam 
Kosmologi planet, organ dan tanaman 
adalah sebagai berikut.

A. Redite (Minggu)
Planet	 : 	 Sun (Matahari)
Unsur	 : 	 Api
Archetype	 : 	 Raja atau Penguasa 
Mitologi	 : 	 Surya, Apollo, Helios, 
		  Freya
Mineral	 : 	 Emas
Organ	 : 	 Jantung, darah, arteria, 	
		  mata, kulit, pituitary 	
		  gland, sistem imunitas.
Penyakit	 : 	 Semua penyakit jantung 	
		  dan sirkulasi, hipertensi, 	
		  penyakit darah, infeksi, 	
		  alergi, reaksi terhadap 	
		  matahari, penyakit kulit, 	
		  depresi, putus asa. 

No. Dina Wewaran Wuku Dewasa Ayu

1 Agni Agung Patra Limutan Redite (Sapta Wara)
Brahma (Asta Wara)

Buruk Ngeracik Tamba
Ngicalang angker 
umah, tanah

2 Kala Lutung Magelut Redite Ukir Ngeracik Tamba

Buda Sungsang

3 Kala Miled Soma Pahang Ngeracik Tamba

4 Kala Rau Redite Sinta

Sukra Gumbreg

Saniscara Ukir

Saniscara Kulantir

Saniscara Merakih

5 Kajeng Kliwon Enyitan 
(Awuku Sadereng Purnama)

Kajeng (Tri Wara) 
Kliwon (Panca Wara)

- Ngastawayang 
Sasikepan

6 Kajeng Kliwon Uwudan 
(Awuku Sadereng Tilem)

Kajeng (Tri Wara)
Kliwon (Panca Wara)

- Ngastawayang 
Pangiwa

Sumber: Surayuwanti, 2023

Adapun dewasa mekarya tamba (obat) dapat dilihat melalui tabel berikut.



D
H

A
R

M
A

 (
K

EI
LM

U
A

N
) 

U
SA

D
H

A
 B

A
LI

53

Tanda sehat	 : 	 Aspirasi, ketenangan, 	
		  pemimpin, bercahaya 
Kelemahan	 : 	 Bangga dan ego 	
		  berlebihan, merasa 	
		  dirinya lebih baik dari 	
		  ‘orang biasa’.
Menanam	 : 	 Menanam yang beruas 	
		  (sarwa buku) 
Tanaman	 : 	 Calendula off. (Marigold), 	
		  Cosmos (Kenikir), Melissa 	
		  officinale (Lemon Balm), 	
		  Passiflora incarnata 	
		  (Markisa), Ruta 	
		  graveolens (Inggu), 	
		  Piper nigrum (Sirih), 	
		  Zingiber officinale (Jahe), 	
		  Cymbopogon nardus 	
		  (Sereh), Rosa (Mawar).

B. Soma (Senin)
Planet	 : 	 Moon 
Unsur	 : 	 Air 
Archetype	 : 	 Ratu, ibu 
Mitologi	 : 	 Candra dan Mani (male), 	
		  Artemis, Diana, Ratih, 	
		  Luna (female) 
Mineral	 : 	 Perak
Organ	 :	 Otak, lambung, syaraf, 
		  payudara, sumsum 	
		  tulang, darah, 	
		  hipotalamus, sistem 	
		  hormon reproduktif 	
		  dan masa kehamilan, 	
		  melahirkan, dan menyusui 
Penyakit	 : 	 Maag dan masalah 	
		  lambung dan usus pada 	
		  umumnya, parasit 	
		  cacingan, jamuran, 	

		  migran/sakit kepala, 	
		  epilepsy, kelemahan 	
		  otak/daya ingat seperti 
		  demensia dan 	
		  Alzheimer’s, penyakit otak 	
		  seperti stroke, tumor otak 
Tanda sehat	 : 	 Kejelasan/kejernihan, 	
		  insight, intuisi 
Kelemahan	 : 	 Ketakutan, kesadaran 
Menanam	 : 	 Menanam yang berumbi 	
		  (sarwa bungkah) 
Tanaman	 : 	 Myristica fragrans 	
		  (Pala), Nymphaea alba 	
		  (Lotus), Centella asiatica 	
		  (Pegagan), Artemisia 	
		  vulgaris (Mugwort), Carica 
		  papaya (Pepaya), 
		  Boeserbergia rotunda 
		  (Temu Kunci), Glycyrrhiza 	
		  glabara (Akar Legi), 	
		  Curcuma longa (Kunyit), 
		  Clitoria Ternatea 
		  (Bunga Telang), Talinum 
		  paniculatum (Gingseng 
		  Jawa), Piper bettle (Sirih).

C. Anggara (Selasa)
Planet	 : 	 Mars 
Unsur	 : 	 Api 
Archetype	 : 	 Ksatria, Warrior 
Mitologi 	 : 	 Tyr, Ares, Vulcan
Mineral	 : 	 Besi
Organ	 :	 Empedu (Gallbladder), 	
		  darah (hemoglobin), 	
		  adrenal glands, 
Penyakit	 :	 Batu/penyumbatan 	
		  empedu, anemia, 	
		  perdarahan, adrenal 	



54

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

		  fatigue, alergi, emergency, 	
		  bedah, gigitan binatang/	
		  serangga, suntikan dan 	
		  tusukan. 
Tanda sehat	 : 	 Kekuatan 
Kelemahan	 : 	 Amarah 
Menanam	 : 	 Menanam sayur-sayuran 	
		  (sarwa daun) 
Tanaman	 : 	 Allium cepa (Bawang 	
		  Merah), aloe vera 	
		  (Lidah Buaya), urtica 	
		  dioica (Lateng), 	
		  Hibiscus Sabdariffa 
		  (Rossella), Plantago major 
		  (Daun Sendok), 
		  Cinnamomum Verum 
		  (Kayu Manis), Caesalpinia 	
		  Sappan (Kayu Secang), 	
		  Moringa Oleifera (Kelor).

D. Budha (Rabu)
Planet 	 : 	 Mercury 
Unsur 	 : 	 Udara, logam 
Archetype 	 : 	 Alchemist, pemberi pesan 
Mitologi 	 : 	 Hermes, Odin, Budha 
Organ 	 : 	 Paru-paru, sistem 	
		  respiratory, syaraf, otak, 	
		  THT, kulit
Penyakit 	 : 	 TBC, penyakit THT, 	
		  bronchitis, Parkinson’s, 	
		  Alzheimer’s 
Tanda sehat	 : 	 Beradaptasi baik 
Kelemahan 	 : 	 Tidak stabil 
Menanam 	 : 	 Menanam semua jenis 	
		  yang berbunga (sarwa 	
		  sekar) 

Tanaman 	 : 	 Plantago major (Daun 	
		  Sendok), Artemisia  vulgaris 
		  (Mugwort), Glycrrhiza 
		  glabara (Akar Legi), 
		  Morus alba (Murbei), 
		  Foeniculum vulgare 
		  (Adas), Vitex trifolia 
		  (Liligundi), Tabacum 
		  (Tembakau), Ocimum 
		  santum (Tulsi), Syzygium 
		  Aromaticum (Cengkeh), 
		  Illicium Verum (Pekak).

E. Wrespati (Kamis)
Planet 	 : 	 Jupiter 
Unsur 	 : 	 Tanah, Kayu 
Archetype 	 : 	 Guru, Pelindung dan 	
		  Dermawan 
Mitologi 	 : 	 Zeus, Thor, Guru, Indra
Organ 	 : 	 Liver, pancreas, sistem 
		  pencernaan, empedu dan 
		  paru (secondary), thyroid 
Penyakit 	 : 	 Penyakit liver, diabetes, 
		  gangguan pencernaan, 
		  batuk berkaitan fungsi 
		  liver, asam urat, panas 
		  dalam atau masuk angin 
Tanda sehat 	: 	 Energi, Semangat, 
		  kemurahan hati 
Kelemahan 	 : 	 Keserakahan, 
		  ketergantungan, 
Menanam 	 : 	 menanam yang 
		  menghasilkan biji (sarwa 	
		  phala) 



D
H

A
R

M
A

 (
K

EI
LM

U
A

N
) 

U
SA

D
H

A
 B

A
LI

55

Tanaman 	 : 	 Ocimum sanctum 	
		  (Tulsi), Panax gingseng 	
		  (Gingseng), Rosa (Mawar), 	
		  Saccharum off. (Tebu), 	
		  Santalum album 	
		  (Cendana), Symphytum 	
		  off. (Comfrey), Curcuma 	
		  longa (Kunyit), Curcuma 
		  xanthorrhiza (Temulawak), 
		  Cinnamomum Verum 
		  (Kayu Manis), Zingiber Off. 
		  (Jahe).

F. Sukra (Jumat)
Planet 	 : 	 Venus 
Unsur 	 : 	 Air 
Archetype 	 : 	 Cinta dan Keindahan 
Mitologi 	 : 	 Venus, Aphrodite, Freya, 	
		  Shukra 
Organ	 : 	 Ginjal dan kandung 	
		  kemih, kelamin, sirkulasi 	
		  vena, ovarium/testis, 
		  prostat 
Penyakit 	 : 	 Penyakit ginjal dan  
		  saluran kencing, 
		  keputihan, penyakit 
		  menular seksual, herpes, 
		  penyakit ovarium 
		  dan rahim, penyakit 
		  testis dan prostat, 
		  ketidakseimbangan 
		  hormon, 	
		  ketidakseimbang- 
		  an cairan dalam tubuh 
		  seperti edema. 

Tanda sehat 	: 	 Bahagia, Harmonis, 
		  Damai 
Kelemahan 	 : 	 Nafsu, narsisisme, 
		  kesombongan 
Menanam	 : 	 Menanam buah-buahan 
		  (sarwa phala) 
Tanaman 	 : 	 Mentha piperita (Daun 	
		  Mint), Rosa (Mawar), 	
		  Thymus vulgaris 	
		  (Herba Timi/Timus), 	
		  Artemisia Vulgaris 	
		  (Mugwort), Thuja Off. 	
		  (Cemara Kipas), Morus 
		  Alba (Murbei), Imperata 
		  Cylindrica (Akar Alang-
		  Alang), Orthosphon 
		  stamineus (Kumis Kucing), 
		  Strobilanthes crispus 
		  (Kejibeling), 
		  Elephantophus scaber 
		  (Tapak Liman).

G. Saniscara (Sabtu)
Planet	  : 	Saturn 
Unsur 	 : 	 Tanah 
Archetype	 : 	 Perencana, Petani 
Mitologi 	 : 	 Cronos, Shani, The Grim 	
		  Reaper 
Organ 	 : 	 Limpa, pankreas, tulang, 	
		  persendian, parathyroid, 	
		  gigi, rectum.
Penyakit 	 : 	 Artritis dan rematik, 	
		  osteoporosis, leukemia, 	
		  penyakit limpa dan 	
		  darah, penyakit pankreas, 	
		  sklerosis atau pengerasan 	



56

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

		  pada semua bagian tubuh 	
		  termasuk arteriosklerosis 
Tanda sehat	 : 	 Teratur, terstruktur, 	
		  disiplin 
Kelemahan	 : 	 Kecemasan, rasa 	
		  tanggung jawab 	
		  berlebihan 
Menanam	 : 	 Menanam yang beruas 	
		  tanaman merambat 	
		  (sarwa melilit) 
Tanaman	 : 	 Andrographis paniculate 	
		  (Sambiloto), Tinospora 	
		  crispa (Brotowali), 	
		  Glycyrrhiza glabra (Akar 	
		  Manis), Symphytum off 	
		  (Comfrey), Cinnamomum 	
		  Verum (Kayu Manis), 	
		  Morus Alba (Murbei), 	
		  Talinum paniculatum 	
		  (Gingseng Jawa).

Adapun resep atau racikan herbal untuk 
keluhan gastristis (lambung). Bahan-
Bahan yang digunakan adalah:
•	 Kunyit 25 gram
•	 Temulawak 25 gram
•	 Adas 15 gram
•	 Kayu Manis 15 gram
•	 Cengkeh 5 gram
•	 Kapulaga 5 gram
•	 Sirih 5 gram
•	 Akar manis/ akar legi
•	 Cuka Apel

Tahapan atau tata cara pembuatan herbal 
adalah sebagai berikut.
•	 Panaskan air sebanyak 200 ml, selama 

kurang lebih 2 menit.
•	 Setelah mendidih, masukkan seluruh 

herbal. Dimulai dari herbal yang 
memiliki tekstur keras.

•	 Diamkan selama 2-3 menit, agar 
ekstrak herbal tercampur merata.

•	 Masukkan cuka apel sebanyak 1 liter.
•	 Kemudian seluruh bahan kemudian 

disaring, dan didiamkan hingga dingin
•	 Setelah dingin, dicampur dengan madu
•	 Siap untuk dikonsumsi

Diharapkan pengoptimalan penggunaan 
tanaman yang dekat dengan kita, 
dan mampu terkonseksi dengannya. 
Serta perlu adanya kompilasi atau 
pengumpulan-pengumpulan literatur 
mengenai herbal, sehingga generasi 
muda mudah untuk mengetahui dan 
mempelajari jenis-jenis tanaman maupun 
kegunaannya bagi kesehatan dalam 
pengobatan tradisional Bali. 



D
H

A
R

M
A

 (
K

EI
LM

U
A

N
) 

U
SA

D
H

A
 B

A
LI

57

Penggunaan Bahan Alam – 
Taru Pramana dalam Konsep 
Keseimbangan Panes, Tis, Dumelada
Usadha Taru Pramana merupakan 
salah satu sumber yang paling utama 
dalam mempelajari bahan obat yang 
berasal dari tumbuh-tumbuhan. Kata 
Taru memiliki arti pohon dan Pramana 
memiliki arti kekuasaan atau kedaulatan. 
Jadi secara harfiah dapat diartikan 
Taru Pramana adalah suatu pohon atau 
tumbuhan yang memiliki kekuasaan atau 
kekuatan sebagai obat. Pada usadha 
lainnya terdapat pula mengenai bahan-
bahan yang dapat dijadikan sebagai 
obat atau tamba yang dipergunakan 
untuk mengobatai orang yang sakit. Ada 
beberapa lontar usadha Taru Pramarta 
yang pada umumnya hampir sama isinya. 
Di dalam usadha ini tumbuh-tumbuhan 
itu dapat berbicara dan menceritakan 
khasiat dirinya masing-masing kepada 
seorang pendeta dan juga sebagai 
pengusadha atau balian yang bernama 
Mpu Kuturan.

Diceritakan pada lontar Taru Pramana 
ini, Mpu Kuturan mengalami kegagalan 
dalam mengobati orang yang sakit. 
Karena itu beliau pergi ke kuburan (sema, 
setra, tunon) untuk bersemadi, mohon 
petunjuk kepada Hyang Widhi, melalui 
Hyang Nini yang ada di Pura Dalem, 
bagaimana caranya Mpu Kuturan dapat 
mengobati kembali pasiennya yang 
berdatangan. Beberapa lama kemudian 
Beliau mendapat suatu kekuatan gaib 

untuk memanggil tumbuh-tumbuhan 
dan menanyai satu persatu dari mereka 
mengenai khasiat obat yang terkandung 
di dalamnya. Mula-mula yang datang 
adalah pohon beringin. Pohon ini 
menanyakan mengapa Mpu Kuturan 
memanggil dirinya. Diberitahukannya 
tentang musibah yang dialami Mpu 
Kuturan dalam hal pengobatan, dimana 
banyak pasiennya yang tidak dapat 
tersembuhkan lagi olehnya. Mpu 
Kuturan pun memohon bantuan kepada 
tumbuh-tumbuhan untuk membantunya. 
Kemudian muncul tumbuhan silaguwi 
(Sida rhombifolia) dan menceritakan 
tentang kegunaan dirinya sebagai 
bahan obat. Dagingnya berkhasiat tis 
(sejuk), dapat dipergunakan bagi bayi 
umur di bawah 5 hari dan akarnya dapat 
dipergunakan sebagai urap (uwap) 
yang berkhasiat tis. Setelah itu datang 
pohon dadap yang mengatakan bahwa 
dagingnya berkhasiat tis, kulitnya 
dapat dipergunakan untuk mengobati 
perut kembung bila dicampur dengan 
ketumbar dan 11 biji babolong (Melalcuka 
laukadendron) dan garam hitam (garam 
campur arang). Kurang lebih sebanyak 
100 pohon tanaman yang datang dan 
menceritakan khasiat dirinya kepada Mpu 
Kuturan sebagai bahan obat.

Pada usadha Taru Pramana yang lain 
diceritakan bahwa Taru Pramana adalah 
seorang Balian. Taru Pramana inilah 
yang menceritakan tentang khasiat 
dari tumbuh-tumbuhan. Menurut 



58

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

Beliau, tumbuh-tumbuhan berdasarkan 
khasiatnya dapat dibagi atas 3 golongan, 
yakni golongan yang mempunyai khasiat 
anget (panes), dumelada (Sedang), dan 
tis (dingin). Untuk mengetahui termasuk 
dalam golongan mana sebuah tumbuh-
tumbuhan itu, dapat dilihat dari bunga, 
buah, rasa, dan lainnya.

Tumbuh-tumbuhan yang bunganya 
berwarna putih, kuning atau hijau 
mempunyai khasiat anget. Tumbuhan 
yang berbunga warna merah atau 
biru termasuk golongan tis. Dan yang 
warnanya beraneka ragam termasuk 
golongan dumelada. Sedangkan ditinjau 
dari rasa terhadap tumbuh-tumbuhan, 
yang termasuk dalam golongan panas 
ialah yang mempunyai rasa manis atau 
asam. Tanaman yang rasanya pahit 
atau lalah (pedas) atau sepet termasuk 
golongan tis (dingin). Obat minum pada 
umumnya terasa pahit (untuk loloh) amat 
baik untuk sakit perut, karena berkhasiat 
mendinginkan badan, akibat panas di 
dalam perut.

Ada pula tumbuh-tumbuhan mempunyai 
ketiga sifat tersebut, yakni akarnya 
berkhasiat dingin (tis), kulit batangnya 
berkhasiat dumelada (hanya setinggi 
badan manusia dari atas tanah) dan di 
atas batang tersebut (termasuk daun, 
ranting, sulur, dan sebagainya) berkhasiat 
panas.

Pada konsep sehat dan sakit dalam 
usadha Bali sering dikaitkan dengan 
kesaktian para dewa, terutama dengan 
Dewa Tri Murti. Ketiga Dewa ini adalah 
Dewa Brahma sebagai Dewa Api yang 
memiliki kesaktian sebagai utpatti 
(melahirkan), dihubungkan dengan pitta, 
yakni api, panas. Dewa Wisnu sebagai 
Dewa Air yang mempunyai kesaktian 
sthiti (memelihara dan menumbuhkan), 
dikaitkan dengan unsur kapha, yakni air, 
dingin. Serta Dewa Siwa (pada lontar 
disebut Dewa Iswara) sebagai Dewa 
Udara yang mempunyai kesaktian dalam 
pralina (memusnahkan), mempunyai 
pertalian erat dengan vayu, yakni udara, 
bayu. Bila badan mengalami panas, maka 
unsur pitta atau Dewa Brahma yang 
menyebabkannya. Jika badan dingin, 
unsur kapha atau Dewa Wisnu yang 
mengadakannya. Kalau badan meriang 
(disebut sebeha, antara panas dan dingin) 
disebabkan oleh kelebihan vayu atau 
Dewa Siwa yang menyebabkannya.



D
H

A
R

M
A

 (
K

EI
LM

U
A

N
) 

U
SA

D
H

A
 B

A
LI

59

Demikian pula mengenai tumbuh-
tumbuhan yang dipergunakan sebagai 
ramuan obat. Setiap tumbuhan-
tumbuhan memiliki sifat dan khasiatnya 
tersendiri, bahkan dalam lontar disebutkan 
bahwa suatu tumbuhan memiliki sifat 
dan khasiatnya tersendiri dalam bagian-
bagian tubuh tumbuhan tersebut. Jika 
diagnosis penyakitnya adalah panas 
yang disebabkan oleh Dewa Brahma, 
maka obatnya aadalah tumbuhan yang 
berkhasiat tis, menurunkan panas, yakni 

tumbuhan Dewa Wisnu. Demikian pula 
tumbuhan yang berkhasiat panas (Dewa 
Brahma) sangat cocok dan tepat untuk 
penanganan penyakit yang disebabkan 
Dewa Wisnu, bersifat dingin. Sedangkan 
jika badan mengalami meriang atau 
sebeha, maka diberikan tanaman obat 
yang mengandung sifat dan khasiat 
panas (Dewa Brahma) serta bersifat tis 
(Dewa Wisnu) untuk menetralkan unsur 
humoral dalam tubuh.





P E M B U M I A N  U S A D H A
B A B  3



62

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

P E M B U M I A N  U S A D H A
Tubuh (sang meraga angga) dapat berbicara mengenai permasalahan 

yang terjadi dalam dirinya. Tugas kita adalah mendengar dan mengenali 

sinyal-sinyal yang dikirimkan tubuh kepada kita.



63



64

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

Generasi milennials merupakan generasi 
terlahir pada tahun 1981-1996 serta 
masyarakat sosial yang melek dan 
adaptable terhadap perkembangan 
teknologi. Mereka cenderung “suka” 
memanfaatkan teknologi untuk 
mempermudah segala aktivitasnya. 
Sehingga generasi milenial sering 
dinilai sebagai generasi yang malas 
karena sering bermain ponsel sebagai 
buah perkembangan teknologi. Namun 
sebenarnya generasi milenial adalah 
generasi yang memiliki keingintahuan 
tinggi, percaya diri, dan merupakan 
generasi yang paling banyak membaca 
buku. Dalam beberapa penelitian 
mengungkapkan bahwa generasi 
millenials ini memiliki fakta yang menarik 
seperti gemar melakukan pengembangan 
diri, memiliki pendidikan tinggi 
dibandingkan generasi sebelumnya, 
peduli pada lingkungan, generasi yang 
besar di dunia profesionalisme dan lain 
sebagainya. 
Ketertarikan kaum millenials mengenai 
Usadha Bali perlu digaungkan kembali. 
Mengingat saat ini masih sedikit kaum 
millenials yang menekuni ataupun tertarik 
dengan ilmu kesehatan tradisional 
ala Bali ini. Dimana masyarakat dunia 
saat ini mulai melirik ke pengobatan 

tradisional sebagai salah satu pilihan 
pengobatannya, dikarenakan adanya 
ketidakpuasannya terhadap penanganan 
pengobatan konvensional. Inilah yang 
menjadi peluang dari kaum millenials 
untuk mengangkat kearifan lokal (dalam 
hal ini Usadha Bali) yang dikemas dengan 
gaya “kekinian” atau “zaman now”.

Berbicara mengenai pengobatan 
tradisional Usadha Bali, kita mengenal 
ada banyak jenisnya dan terdapat ratusan 
catatan lontar yang tersebar di seluruh 
Bali, seperti Usadha Ila, Usadha Buduh, 
Usadha Kucacar, Usadha Sari, Usadha We 
dan lainnya. Salah satu cara pengobatan 
Usadha Bali adalah dengan penggunaan 
tanaman sebagai sarana obat yang 
tertulis dalam lontar Taru Pramana. 
Namun dalam perkembangannya, herbal 
Bali tidak berkembang secara pesat. Hal 
ini disebabkan oleh masyarakat yang 
masih skeptis, mengaitkan pengobatan 
herbal dengan unsur-unsur yang klenik/
supranatural, serta dianggap tidak hebat. 
Usadha dalam arti kata pengobatan, 
telah ada sejak zaman peradaban 
manusia itu lahir. Setelah itu, diikuti 
dengan perkembangan pengobatan 
kedokteran. Dalam kata lain, pengobatan 
konvensional (kedokteran) berkembang 

Talkshow Wariga dan Usadha for Millenials : 
Sosialisasi dan Edukasi Usadha untuk Millenials

(Oleh: Dr. Ida Bagus Kesnawa, M.M)



P
EM

B
U

M
IA

N
 U

SA
D

H
A

65setelah pengobatan tradisional. Namun 
masyarakat pada saat itu, lebih menerima 
perkembangan pengobatan konvensional 
dibandingkan pengobatan tradisional 
karena penggunaan alat-alat yang lebih 
modern, dan dianggap lebih masuk akal. 
Dengan fakta tersebut, terdapat gap atau 
kesenjangan antara pengobatan medis 
dan pengobatan tradisional, sehingga 
cenderung menafikkan pengobatan 
tradisional yang berbasis herbal. 

Saat pandemi Covid-19, Presiden 
Joko Widodo menganjurkan untuk 
mengkonsumsi jamu setiap hari dalam 
meningkatkan daya imunitas tubuh. 
Sehingga secara tidak langsung dalam 
pandemi sekalipun, pengobatan 

tradisional (dalam hal ini jamu) tetap 
menjadi dasar pengobatan, sebelum 
obat konvensional ataupun penanganan 
medis Covid-19 ditemukan. Jamu (Jampi 
Oesada) merupakan warisan nenek 
moyang Indonesia yang sangat berharga 
dan tetap eksis hingga saat ini. Dalam 
sistem pengobatan tradisional Bali, jamu 
dikenal dengan sebutan loloh. Upaya 
pengembangan dan modernisasi dari 
kaum millenials sangat diperlukan dalam 
hal peningkatan kreatifitas kemasan loloh 
yang menggunakan botol-botol cantik, 
lebih di brand-id agar memiliki daya saing, 
serta memarketingkan jamu atau loloh ke 
pasar global sebagai minuman kesehatan. 
Begitu pula dengan boreh atau parem 
yang dapat membantu meringankan 



66

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

ketegangan otot, melancarkan peredaran 
darah, dan sebagainya. Saat ini 
berkembang pula teh herbal, yang sangat 
praktis dikonsumsi masyarakat untuk 
peningkatan kebugaran atau penanganan 
keluhan kesehatan. Dengan kekayaan 
alam Indonesia, produk-produk herbal 
pun semakin banyak di pasaran. Namun 
perlu adanya dukungan dari semua 
pihak serta adanya penerimaan yang 
lapang dada dan berbesar hati dalam 
berkembangnya produk-produk herbal 
atau berdasarkan usadha Bali ini. Seperti 
penerimaan TCM (Tradisional Chinese 
Medicine) ke Indonesia, seharusnya 
Usadha Bali memiliki ruang atau pangsa 
pasar di bumi sendiri. 

Hal ini menjadi perhatian dari 
seluruh pihak, mengenai bagaimana 
memproduksi obat herbal dengan 
life force obatnya yang bagus, tidak 
membohongi masyarakat dengan 
mengisi sedikit kimia sintetis, tidak 
money oriented. Sehingga kualitas dari 
obat herbal Bali pun dapat dipertanggung 
jawabkan. Tanaman herbal ditanam di 
lahan yang sehat dan subur, oleh petani 
yang baik hati, bukan tujuan mengejar 
keuntungan semata. Maka produk 
tersebut menjadi sangat baik secara 
energi. Begitu pula dengan makanan, 
gaya hidup generasi millenials saat ini 
banyak mengkonsumsi makanan cepat 
saji atau junk food yang dapat dipesan 



P
EM

B
U

M
IA

N
 U

SA
D

H
A

67

melalui aplikasi online. Dimana junk 
food tersebut diketahui mengandung 
pengawet, pewarna sentetik 
menjadikannya makanan “sampah” di 
negara barat. 

Dari hasil riset dilapangan dan melalui 
publikasi ilmiah internasional, diketahui 
bahwa penyakit selain disebabkan oleh 
mind atau pikiran, dapat disebabkan 
oleh pola makan dan makanan yang 
dikonsumsi. Sehingga makanan sehat 
alami dan obat herbal sangat baik 
bagi kondisi tubuh. Tubuh manusia 
dalam ajaran Agama Hindu adalah 
mikrokosmos, sedangkan alam semesta 
adalah makrokosmos. Jadi apa yang 
terjadi pada tubuh ini, akan terjadi pula 
pada alam ini. Tubuh dan alam selaras, 
ia mampu menyeimbangkan dan 
membalancing dengan sendirinya. Tubuh 
memiliki kemampuan atau kecerdasan 
untuk menyembuhkan ketidak-
seimbangan di dalam tubuh. Kecerdasaan 
tersebut dapat dilakukan melalui 
meregenerasi sel. Kekuatan regenerasi 
sel ini syarat utamanya adalah pH tubuh 
harus dalam keadaan seimbang. 

Saat ini terdapat kekurangan mengenai 
cara memeriksa (mendiagnosa) tubuh 
seseorang secara fungsi. Banyak orang 
yang mengalami keluhan kesehatan, 
dan memeriksakannya ke laboratorium 
sebagai penunjang diagnosis dokter 
konvensional. Namun hasil laboratorium 
tersebut normal, padahal ia meyakini 
terdapat keluhan yang membuatnya 

merasa tidak nyaman. Umpama lainnya, 
seseorang tidak mengetahui bagaimana 
menyampaikan sesuatu mengenai 
kondisi di dalam tubuhnya, tetapi dirasa 
tidak enak. Organ dalam tidak dapat 
bicara secara gamblang mengenai 
masalah yang terjadi di dalam tubuh.

Umumnya dalam pengobatan 
konvensional (dokter) hanya 
mendiagnosa atau melakukan screening 
dengan keilmuannya, lalu diberikan obat 
untuk merangsang kesembuhan. Dan yang 
lebih parahnya adalah terdapat “oknum” 
dokter yang tidak mau mendiagnosa 
dengan baik, namun langsung diberikan 
obat kimia sintetis. Hal tersebut dapat 
memberi efek negatif pada tubuh pasien 
serta terkesan mengobati penyakit 
secara simptomatisnya, tidak mengobati 
sumber atau akar dari penyakit tersebut.

Pengobatan terhadap suatu penyakit tidak 
dapat dilakukan dengan menyamaratakan 
penanganan terhadap kasus yang pernah 
ditangani. Tubuh manusia dengan 
kecerdasannya dan tersusun oleh zat-zat 
penyusun alam semesta yang berbeda 
satu dengan lainnya, tentu memiliki 
penanganan yang berbeda pula. Seluruh 
obat-obatan herbal atau obat sintetis 
dapat tidak cocok dengan si A, namun 
cocok dengan si B. Contoh sederhananya, 
ada seseorang yang meminum susu akan 
mengalami kondisi sehat, namun ada juga 
seseorang setelah meminum susu justru 
mengalami diare.  Berkaitan dengan hal 
tersebut, Kinesiologi dapat membantu 



68

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

praktisi pengobatan untuk menentukan 
obat yang cocok bagi tubuh pasien, selain 
berdasarkan teori-teori obat tersebut. 
Ilmu kinestiologi menjadi penting saat 
ini, karena banyaknya obat-obatan, baik 
berbahan herbal maupun berbahan kimia 
sintetis dipasaran. Namun yang menjadi 
persoalan, apakah obat-obat tersebut 
cocok dengan tubuh kita, sehingga dapat 
menjadi harapan setelah mengkonsumsi 
obat tersebut. Ilmu kinesiologi ini 
diciptakan karena terdapat beberapa 
kasus yang tidak dapat terpecahkan 
dengan dunia kedokteran.

Kinesiologi berasal dari kata ‘kinetik 
dan ‘logos’. Kinetik atau kinesis berarti 
gerak, dimana dalam tubuh yang 

menggerakkan adalah otot. Sedangkan 
logos berarti ilmu. Jadi kinesiologi adalah 
suatu ilmu yang mempelajari fungsi 
tubuh melalui gerakan otot. Sejatinya, 
jika ada bagian tubuh yang ototnya 
lemah dengan pengetesan “muscle 
testing”, dapat diketahui penyakit 
seseorang tanpa ia menceritakan 
keluhan-keluhannya. Sakit dalam arti 
kata, mungkin belum merasakan sakit, 
tetapi kita sudah waspada terhadap 
sakit tersebut. Atau mungkin sudah 
merasakan sakit, tapi masih bingung 
apanya yang mengalami sakit. Pasienlah 
yang memahami apa yang terjadi dalam 
dirinya, bisa dikomunikasikan dengan 
benar akan menderita sesuatu atau akan 
menderita sesuatu. Sehingga akan terjadi 



P
EM

B
U

M
IA

N
 U

SA
D

H
A

69

mindset atau perubahan prilaku hidup 
sehat, seperti melakukan aktivitas fisik, 
mengkontrol asupan makanan sehat, 
menjaga pola tidur, dan sebagainya. 

Kinesiologi adalah suatu metode 
pengobatan untuk mencocokkan obat 
tertentu dengan kondisi tubuh seseorang. 
Kinesiologi juga dapat mendeteksi 
penyakit secara dini (early), sebelum 
penyakit tersebut menimbulkan gejala. 
Setelah mampu mendeteksi gangguan 
kesehatan dengan kinesiologi, maka 
seseorang akan mengetahui cara-cara 
penyembuhannya sendiri. Baik harus 
mengkonsumsi obat herbal maupun obat 
kimia, ataupun dengan merubah cara 
berprilaku hidup sehat dalam kehidupan 
sehari-hari. Namun sangat dianjurkan 
untuk menggunakan obat-obat herbal, 
terutama yang bersumber dari kitab-
kitab suci peninggalan di Bali (lontar 
usadha) dan bahannya memiliki kekuatan 
magis dari ritual-ritual yang dilakukan 
masyarakat Bali dengan konsep Tri 
Hita Karana, sehingga menimbulkan 
vibrasi atau energi penyembuhan yang 
maksimal.

Pemanfaatan tanaman dalam pengobatan 
tidak hanya digunakan sebagai bahan 
baku jamu, namun pengobatan barat 
mengembangkan pemanfaatan 
tanaman melalui pengobatan dengan 
bunga. Pengobatan ini diciptakan oleh 
Prof. Dame Diana Mossop, M.D yang 
awalnya mengalami sakit keras dan tidak 
tersembuhkan oleh pengobatan medis. 

Akhirnya mencoba untuk belajar hidup 
sehat dan makanan sehat serta alami. 
Sampai akhirnya, ia bertemu dengan 
bunga. Dimana ia tertarik meneliti bunga 
yang membuat dirinya menjadi lebih 
nyaman. Dalam bukunya disebutkan, 
bahwa dalam memetik bunga tersebut 
juga terdapat cara-cara unik, seperti harus 
menenangkan diri atau mengosongkan 
emosinya sebelum memetik bunga. 
Pemilihan air pun harus didasari pada 
kondisi emosional yang bahagia. Ia pun 
juga menaruh bunga ke dalam air pada 
bulan purnama, dengan harapan bahwa 
dengan cara baik, hari baik, emosional 
baik akan menghasilkan suatu produk 
yang baik pula.

Penjelasan lebih lanjut, bahwa tubuh 
manusia terdiri dari beberapa spektrum 
warna yang memiliki energi. Dalam unit 
terkecil dalam tubuh makhluk hidup, 
yakni sel. Satu unit sel terdiri dari inti sel, 
membran, dan plasma. Di luar membran 
sel terdapat gelombang positif, dan di 
dalam membran sel terdapat gelombang 
negatif. Sehingga terjadi interaksi atau 
gaya tarik menarik yang menimbulkan 
listrik (bio- listrik). Hal tersebut yang 
menyebabkan sel mempunyai kekuatan 
untuk menyebar stimulus kepada sel-sel 
lainnya. Itulah yang terdeteksi menjadi 
warna atau di Bali dikenal istilah cakra. 
Spektrum warna putih merupakan 
spektrum warna yang paling utama. Hal 
ini identik juga oleh umat Hindu Bali yang 
sering menggunakan warna putih. Lebih 
kepada bersifat spiritual. Dibelakang 



70

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

kepala berwarna ungu dan biru tua, turun 
ke leher berwarna biru, turun ke dada 
menjadi warna hijau, turun ke daerah 
lambung berwarna kuning, turun lebih 
sedikit bewarna oranye, turun kebawah 
merah.

Warna-warna ini dapat dimanfaatkan 
sebagai pengobatan tradisional. Sebagai 
contoh cakra daerah lambung atau 
perut kuning, seorang penyehat dapat 
menggunakan herbal berwarna kuning 
(seperti kunyit, temulawak) sebagai obat 
untuk masalah daerah lambung tersebut. 
Dalam chromotherapy (terapi warna) 
tidak hanya makanan atau tumbuhan 
yang memiliki warna tertentu dapat 
mengobati suatu penyakit, namun benda 
mati yang memiliki warna pun dapat 
digunakan. Karena baik benda mati 
maupun makanan, atau makhluk hidup 
dapat memberi vibrasi atau frekuensi 
energi pada daerah keluhan.

Dari kisah tersebut, dapat dipetik inti 
sari dari hebatnya Usadha Bali. Seorang 
dokter ataupun penyehat tradisional 
seyogyanya meluangkan waktu untuk 
mengobrol atau mewawancarai pasien 
secara santai dan mendetail. Sehingga 
dapat menjadi partner si pasien, dan 
pasien pun akan menumbuhkan rasa 
kepercayaannya kepada dokter atau 
penyehat. Dengan kepercayaannya 
tersebut, maka si pasien secara otomatis 
akan mengalami kesembuhan. Menjadi 
penyehat harus me-nol-kan diri, tidak 

mengeluarkan ego, tidak money oriented, 
menyadari bahwa diri sebagai penyalur 
energi alam atau Tuhan. Sehingga akan 
mendapatkan hasil yang maksimal.

Generasi millenials maupun generasi 
lainnya perlu menyadari bahwa 
pengobatan yang ideal adalah pengobatan 
yang mampu menyembuhkan tubuh 
ataupun keluhan kesehatan secara 
holistik integratif. Artinya pengobatan 
tidaklah hanya mengobati body atau 
fisik dari seseorang, tapi seharusnya 
mengobati mind (pikiran), dan soul 
(jiwa) dari seseorang. Seseorang dapat 
dikatakan sehat, apabila seseorang 
memiliki unsur-unsur humoral yang dalam 
keadaan seimbang serta seseorang yang 
menjalankan tri upastamba secara baik, 
seperti istirahat yang cukup, makan 
makanan yang sehat dan bergizi, serta 
melakukan latihan fisik secara rutin. Tubuh 
(sang meraga angga) dapat berbicara 
mengenai permasalahan yang terdapat di 
dalam dirinya, sekarang bagaimana kita 
dapat mendengar apa yang dikatakan 
oleh tubuh dan berusaha menjaga tubuh 
kita sendiri dengan baik dan holistik. 
Pengobatan tidak bisa begitu saja, harus 
mengikuti perkembangan zaman serta 
dapat diterima dengan sesederhana 
mungkin oleh generasi muda, sehingga 
ada ketertarikan dari mereka untuk 
melestarikan atau setidaknya merubah 
gaya hidup menjadi lebih sehat dengan 
pengobatan berbahan herbal.



P
EM

B
U

M
IA

N
 U

SA
D

H
A

71

Usadha Bali sebagai Bagian 
Kesehatan Tradisional secara Global

Setiap peradaban dunia memiliki sistem 
pengobatan untuk meningkatkan 
derajat kesehatan masyarakat yang 
berkembang secara turun temurun sesuai 
dengan kondisi sosial, adat budaya, 
kepercayaan, kekayaan alam, serta letak 
geografis masyarakat setempat yang 
dikenal sebagai Kesehatan Tradisional 
dan Komplementer (T&CM). Menurut 
World Health Organization (WHO), 
definisi Kesehatan Tradisonal/Traditional 
Medicine (TM) merupakan keseluruhan 
pengetahuan, keterampilan, dan 
praktek-praktek yang berdasarkan pada 
teori-teori, keyakinan, dan pengalaman 
masyarakat yang mempunyai adat 
budaya yang berbeda, baik dijelaskan atau 
tidak, digunakan dalam pemeliharaan 
kesehatan serta pencegahan, diagnosa, 
perbaikan atau pengobatan penyakit 
secara fisik dan juga mental. Kesehatan 
Komplementer/Complementer Medicine 
(CM) didefinisikan sebagai serangkaian 
praktik perawatan kesehatan yang bukan 
bagian dari tradisi dari negara itu sendiri 
dan tidak terintegrasi secara menyeluruh 
ke dalam sistem perawatan kesehatan 
(2014: WHO traditional medicine strategy 
2014-2023). 

WHO mengakui kontribusi Kesehatan 
Tradisional dan Komplementer (T&CM) 
untuk kesehatan dan kesejahteraan 
yang berpusat pada perawatan manusia 
dan cakupan kesehatan universal, 

serta berupaya membawa pengobatan 
tradisional ke dalam sistem perawatan 
kesehatan utama, secara tepat, efektif, 
dan di atas segalanya, yakni “safety” atau 
aman. Namun, Kesehatan Tradisional dan 
Komplementer menghadapi tantangan 
seperti yang dijabarkan dalam jurnal 
WHO “The Role of Traditional and 
Complementary Medicine in Primary Health 
Care”, yaitu, sekitar 74% dari negara yang 
menerapkan T&CM menyatakan bahwa 
tantangan utama dalam T&CM adalah 
kurangnya data penelitian. Selain itu, 
tantangan lain dalam menerapkan dan 
mengembangkan T&CM, antara lain: 
kurangnya dukungan keuangan untuk 
penelitian T&CM, kurangnya mekanisme 
untuk memantau keamanan praktik 
T&CM, dan juga kurangnya pendidikan 
dan pelatihan bagi penyedia T&CM. 
Adanya hambatan budaya (keyakinan 
dan sikap), dan kurangnya dukungan 
dari pemerintah pusat dan lembaga juga 
memperlambat integrasi T&CM dalam 
sistem kesehatan nasional, khususnya di 
lingkungan perawatan primer.

Sejalan dengan pengembangan 
kesehatan tradisional secara global 
WHO telah mendirikan Global Centre 
for Traditional Medicine pada 21 April 
2022 di Jamnagar Gujarat India.  Hal ini 
berfokus pada empat bidang strategis 
utama yakni: bukti dan pembelajaran; 
data dan analitik; keberlanjutan dan 
kesetaraan; inovasi dan teknologi untuk 
mengoptimalkan kontribusi pengobatan 
tradisional terhadap kesehatan global 



72

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

dan pembangunan berkelanjutan. 
Melalui praktik T&CM berbasis bukti 
dalam sistem kesehatan masyarakat, 
sesuai Strategi TM WHO 2014-2023, 
diperpanjang hingga 2025. 

Pengetahuan tentang Kesehatan 
Tradisional dan Komplementer (T&CM) 
di Negara Indonesia yang majemuk juga 
telah ada sejak jaman kerajaan, yang 
termuat dalam catatan-catatan lontar, 
prasasti, terukir di candi maupun dalam 
budaya tutur atau lisan. Begitu pula 
halnya di daerah Bali yang juga memiliki 
kearifan lokal pengetahuan Kesehatan 
Tradisional Bali yang dikenal sebagai 
Usadha Bali.  Keberagaman suku, etnis, 

adat budaya, dan keyakinan di Indonesia 
yang berpengaruh terhadap kondisi sehat 
dan sakit masyarakat merupakan salah 
satu tantangan dalam pengembangan 
Kesehataan Tradisional di Indonesia. 
Kesehatan Tradisional Bali tentu berbeda 
dari keyakinan Kesehatan Tradisional 
masyarakat Aceh, Sumatera, Jawa, 
Kalimantan, Sulawesi, Papua atau daerah 
lainnya. Untuk itu, pengembangan 
Kesehatan Tradisional Bali (Usadha Bali) 
perlu digali dan dikembangkan mulai 
dari akar keilmuan Kesehatan Tradisional 
Bali (Usadha Bali) yang termuat dalam 
berbagai catatan lontar maupun tutur. 
Pengembangan Kesehatan Tradisional 
yang bersumber pada kekayaan budaya 



P
EM

B
U

M
IA

N
 U

SA
D

H
A

73kearifan lokal menjadi amanat Undang-
Undang Kesehatan Nomor 17 tahun 
2023. Hal ini juga penerapan Peraturan 
Gubernur Bali No.55 tahun 2019 tentang 
Pelayanan Kesehatan Tradisional Bali, 
yang mencantumkan secara spesifik kata 
“Bali” di dalamnya, serta mengacu pula 

pada definisi WHO tentang kesehatan 
yang mencantumkan kepercayaan 
dan adat budaya setempat sebagai 
faktor penting untuk mencapai derajat 
kesehatan tidak hanya aspek biologis 
tetapi juga aspek kesejahteraan mental 
dan spiritual.





U S A D H A  G O C A R A : 
K E B I J A K A N  P E N G E M B A N G A N 

U S A D H A

B A B  4



76

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

U S A D H A  G O C A R A : 
K E B I J A K A N 

P E N G E M B A N G A N 
U S A D H A

Pelayanan kesehatan tradisional yang semakin berkembang dapat 

membangkitkan optimisme bersama, sehingga terbukanya pelestarian 

budaya lelulur 



77



78

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

Kesehatan merupakan salah satu bidang 
fundamental yang menjadi perhatian 
pemerintah dalam hal peningkatan 
kesejahteraan masyarakat Indonesia. 
Namun dalam perjalanannya tentu 
tidak mudah, terdapat tantangan yang 
disebabkan oleh beberapa faktor, 
diantaranya faktor internal dan faktor 
eksternal. Faktor internal sendiri 
disebabkan oleh peningkatan jumlah 
penduduk, usia harapan hidup, transisi 
epidemiologi, ketersediaan infrastruktur, 
serta sumber daya manusia kesehatan. 
Sedangkan dari faktor eksternal seperti 
era globalisasi yang memasuki era 
Masrayat Ekonomi ASEAN (MEA), 
mobilisasi penduduk dan barang, adanya 
disrupsi digital atau teknologi informasi 
serta Global Burden of Disease/ Emerging 
Infectious Diseases.

Pemanfaatan kesehatan tradisional 
secara Nasional melalui arahan dan 
amanat Presiden Joko Widodo untuk 
memanfaatkan kearifan lokal yang telah 
terbukti keamanan dan manfaatnya 
dapat membantu kualitas kesehatan 
masyarakat secara umum. Meningkatnya 
jumlah kasus penyakit tidak meluar 
dapat didukung pencegahannya dengan 

pemanfaatan pelayanan kesehatan 
tradisional, ataupun masyarakat yang 
ingin tetap sehat dan bugar dapat 
dilakukan upaya promotif dan preventif 
pada pelayanan kesehatan tradisional.

Data dari Riskesdas pada tahun 2010 
menyatakan bahwa 59,12% orang 
mengkonsumsi herbal untuk kesehatan, 
pada tahun 2013 sebanyak 30,4 % 
rumah tangga menggunakan cara-cara 
tradisional untuk kesehatan. Pada tahun 
2013 pula, sebanyak 44,3% masyarakat 
menggunakan cara tradisional untuk 
kesehatan. Terdapat kurang lebih 2.848 
spesies yang berhasil diidentifikasi 
sebagai tanaman obat (RISTOJA 2017). 
Dari data ini menunjukkan bahwa 
masyarakat Indonesia secara umum 
telah melirik penggunaan kesehatan 
tradisional untuk pengobatannya.

Adapun dasar hukum dari pelayanan 
kesehatan tradisional telah diatur dalam 
UU No. 36 Tahun 2014 tentang Tenaga 
Kesehatan, PP Nomor 103 Tahun 2013 
tentang Pelayanan Kesehatan Tradisional, 
Permenkes No 61 Tahun 2016 tentang 
Pelayanan Kesehatan Tradisional Empiris, 
Permenkes No. 15 Tahun 2018 mengenai 

Kebijakan Pengembangan Pelayanan Kesehatan 
Tradisional secara Nasional

(Oleh Direktorat Jenderal Kesehatan Masyarakat, 
Kementerian Kesehatan Republik Indonesia)



U
SA

D
H

A
 G

O
CA

R
A

: K
EB

IJ
A

K
A

N
 P

EN
G

EM
B

A
N

G
A

N
 U

SA
D

H
A

79
Penyelengaraan Pelayanan Kesehatan 
Tradisional Komplementer. Dan dasar 
hukum lainnya yang mengatur mengenai 
pelayanan kesehatan tradisional secara 
nasional di Indonesia. Terdapat 3 (tiga) 
jenis pelayanan kesehatan tradisional 
yang diakui secara nasional, seperti 
tampak pada tabel di atas.

A. Pelayanan Kesehatan Tradisional 
Empiris
Pengembangan pelayanan kesehatan 
tradisional empiris di masyarakat diatur 
dalam Permenkes No. 9 Tahun 2016 
dan Permenkes No. 61 Tahun 2016. 
Diperlukan pembinaan bersama antara 
Dinas Kesehatan Provinsi/Kabupaten/
Kota bersama lintas sektor terkait dalam 
pemberdayaan masyarakat mengenai 

pemanfaatan tanaman obat dan 
akupresur untuk memelihara kesehatan 
individu sehingga terciptanya keluarga 
sehat. Serta pemanfaatan penyehat 
tradisional dengan metode pelayanan 
kesehatan tradisional yang aman, sehat, 
dan rasional. Dimana syarat minimal 
menjadi penyehat tradisional adalah 
memiliki Perizinan atau STPT (Surat 
Terdaftar Penyehat Tradisional). Saat 
ini diketahui 119.922 orang penyehat 
tradisional, dan yang memiliki STPT baru 
sebanyak 6.677 orang.

Terdapat beberapa aturan 
penyelenggaraan pelayanan kesehatan 
tradisional empiris yang wajib dilakukan, 
serta beberapa hal yang dilarang.

Yankestrad
Empiris

Yankestrad
Komplementer

Yankestrad
Integrasi

Pengertian Penerapan kesahatan 
tradisional yang 
manfaat dan 
keamanannya terbukti 
secara empiris

Penerapan 
kesehatn tradisional 
memanfaatkan ilmu 
biomedis dan biokultural 
dalam penjelasannya 
serta manfaat dan 
keamanannya terbukti 
secara ilmiah

Pelayanan kesehatan 
yang mengkombinasikan 
pelayanan kesehatan 
konvensioanl 
dengan Pelayanan 
Kesehatan Tradisional 
Konplementer, bersifat 
sebagai pelengkap atau 
pengganti

SDM Penyehat Tradisional Tenaga Kesehatan 
Tradisional (Nakestrad)

Dilakukan secara bersama 
oleh Nakes dan Nakestrad

Pendidikan Informal, Nonformal Perguruan Tinggi 
(minimal D3)

Perguruan Tinggi 
(minimal D3)

Area/Upaya Promotif, Preventif Promotif, Preventif, 
Kuratif, Rehabilitatif

Promotif, Preventif, 
Kuratif, Rehabilitatif

Perizinan STPT STRTKT-SIPTKT STR-SIP(Nakes/dr)
STRTKT-SIPTKT 
(Nakestrad)

Tempat 
Pelayanan

Panti Sehat Fasyankestrad/Griya 
Sehat

Puskesmas dan Rumah 
Sakit



80

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

•	 Pelayanan Kesehatan Tradisional 
Empiris wajib memberi pelayanan 
yang aman, bermanfaat dan 
rasional, menggunakan APD (Alat 
Pelindung Diri), hanya diperbolehkan 
menggunakan alat dan teknologi yang 
aman bagi kesehatan, sesuai dengan 
metode atau bidang keilmuannya, 
Hattra atau penyehat, wajib memiliki 
STPT, serta dapat dilakukan di Panti 
Sehat.

•	 Larangan Pelayanan Kesehatan 
Tradisional Empiris adalah 
menggunakan alat atau penunjang 
diagnosis kedokteran, melakukan 

tindakan invasif (melukai jaringan 
tubuh), menggunakan obat 
konvensional BKO (Bahan Kimia 
Obat), melakukan publikasi dan iklan 
di media cetak, elektronik, media 
sosial, bertentangan dengan norma 
serta program pemerintah.

B. Pelayanan Kesehatan Tradisional 
Komplementer
Pelayanan kesehatan tradisional 
komplementer dapat berupa akupunktur, 
akupresur, pijat baduta, herbal maupun 
konseling pemanfaatan toga. Kesehatan 
tradisional komplementer ini dapat 



U
SA

D
H

A
 G

O
CA

R
A

: K
EB

IJ
A

K
A

N
 P

EN
G

EM
B

A
N

G
A

N
 U

SA
D

H
A

81

berpraktik secara mandiri maupun 
secara berkelompok. Dimana praktik 
mandiri merupakan praktik perseorangan 
yang diberikan oleh Nakestrad profesi 
atau vokasi (dalam lingkup terbatas) 
dengan perizinan melekat pada pemberi 
pelayanan (Nakestrad) yang memiliki 
STRTKT (Surat Tanda Registrasi Tenaga 
Kesehatan Tradisional) dan SIPTKT 
(Surat Izin Praktek Tenaga Kesehatan 
Tradisional). Sedangkan praktik 
berkelompok merupakan praktik yang 
terdiri dari dua orang atau lebih yang 
berprofesi Nakestrad atau 1 orang 
Nakestrad profesi, ditambah 1 orang 
Nakestrad vokasi. Praktik berkelompok 
kesehatan tradisional komplementer 
dapat dijadikan sebagai wahana 
pendidikan dan jejaring pelayanan 
kesehatan kepada masyarakat secara 
luas dan berkesinambungan. Adapun 
perizinan praktik berkelompok ini adalah 
(1) Operasional Griya Sehat dari Dinas 
Kesehatan Kabupaten/Kota, dan (2) 
Tenaga kesehatan tradisional dalam 
bentuk KTKI (Konsil Tenaga Kesehatan 
Indonesia) dan PTSP (Pelayanan Terpadu 
Satu Pintu) Kabupaten/Kota.

Dalam menjadi tenaga penyehat 
tradisional komplementer harus 
melalui serangkaian pendidikan untuk 
memperoleh pengakuan sebagai 
penyehat yang berkompetensi di 
bidangnya. Pendidikan kesehatan 
tradisional dapat ditempuh melalui 
jenjang pendidikan tinggi di Indonesia 
seperti DIII Poltekes Surakarta, DIII 

Pengobat Tradisional Unair, DIV Pengobat 
Tradisional Unair, D IV Akupunktur 
Universitas Katolik Darma Cendika, 
S1 Yoga dan Kesehatan UHN, serta S1 
Ayurweda UNHI.

Besar harapannya, dapat memunculkan 
Griya Sehat di seluruh Indonesia. Dimana 
Griya Sehat merupakan fasilitas kesehatan 
tradisional yang menyelenggarakan 
perawatan atau pengobatan tradisional 
dan komplementer oleh Tenaga 
Kesehatan Tradisional. Griya Sehat 
menyelenggarakan pelayanan kesehatan 
perorangan yang bersifat pencegahan 
penyakit, peningkatan kesehatan, 
penyembuhan, dan pemulihan kesehatan 
serta bersifat peningkatan kualitas 
hidup. Sehingga dapat memperkaya dan 
memudahkan masyarakat untuk memilih 
pelayanan kesehatannya.

C. Pelayanan Kesehatan Tradisional 
Integrasi
Pelayanan kesehatan tradisional 
integrasi dapat dilakukan di fasilitas 
pelayanan kesehatan seperti di rumah 
sakit dan puskesmas. Dilaksanakan 
berdasarkan standar profesi, standar 
pelayanan kesehatan, serta standar 
prosedur operasional. Ketenagaan 
tim kesehatan tradisional integrasi di 
puskesmas minimal terdiri dari dokter 
yang memahami konsep integratif 
sebagai koordinator (case manager) 
dan Nakestrad (dalam hal ini belum 
tersedia, dapat digantikan Nakestrad 
vokasi). Sedangkan ketenagaan tim 



82

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

kesehatan tradisional integrasi di 
rumah sakit minimal terdiri dari Dokter 
Penanggung Jawab Pelayanan (DPJP), 
dokter yang memahami konsep integratif 
sebagai koordinator (case manager) dan 
Nakestrad (dalam hal ini belum tersedia, 
dapat digantikan Nakestrad vokasi).

Modalitas pelayanan kesehatan 
tradisional yang dapat diintegrasikan 
seperti akupresur, akupunktur, 
hipnoterai, OHT dan fitofarmaka dan 
pijat baduta. Dimana modalitas tersebut 
efektif untuk pereda nyeri, pasca stroke, 
insomnia, anxietas, gangguan bipolar, 
depresi, gangguan tidur, berhenti 

merokok, kekakuan sendi, food disorder, 
skizofrenia remisi, dan mendukung 
tumbuh kembang anak. Alur pelayanan 
di fasilitas pelayanan kesehatan adalah 
diawali dengan pendaftaran (berdasarkan 
alur pelayanan kesehatan konvensional), 
dilanjutkan dengan pemeriksaan 
dan diagnosis oleh dokter, dokter 
memberi informasi tentang yankestrad. 
Selanjutnya pasien berhak memilih, 
apakah setuju mengenai tindakan 
selanjutnya ataupun menolak. Pasien 
yang setuju akan mendapat pengobatan 
oleh tim yankestrad integrasi, sedangkan 
pasien yang menolak akan dilanjutkan ke 
pengobatan konvensional.



U
SA

D
H

A
 G

O
CA

R
A

: K
EB

IJ
A

K
A

N
 P

EN
G

EM
B

A
N

G
A

N
 U

SA
D

H
A

83

Dukungan regulasi pemanfataan obat 
tradisional tersebut di dalam tabel 
dibawah.

Peluang pengembangan pelayanan 
kesehatan tradisional adalah dibukanya 
medical tourism yang diselenggarakan 
pelayanan kesehatan tradisional integrasi 
di rumah sakit dan wellness tourism yang 
dikembangkan oleh Griya Sehat atau 
pelayanan kesehatan tradisional empiris 
sesuai kearifan lokal di Panti Sehat. 
Dengan adanya medical dan wellness 
tourism ini akan mendukung pariwisata 

kesehatan melalui pelayanan kesehatan 
tradisional sesuai kearifan lokal genius 
masing-masing daerah. Sehingga 
akan meningkatkan perekonomian 
masyarakat sekitar, dan masyarakat pun 
akan mendapatkan manfaat dengan 
adanya pengembangan wisata kesehatan 
tersebut.

Dalam setiap proses terdapat beberapa 
tantangan yang menghadang, seperti 
masih terbatasnya pengembangan 
program pelayanan kesehatan tradisional 
untuk mendukung prioritas nasional, 

Dasar Hukum Keterangan
PERMENKES No. 71 Tahun 2013 tentang 
Pelayanan Kesehatan Pada Jaminan Kesehatan 
Nasional (Pasal 24 Ayat 2)

Dalam hal obat yang dibutuhkan sesuai indikasi 
medis pada Fasilitas Kesehatan rujukan tingkat 
lanjutan tidak tercantum dalam Formularium 
Nasional, dapat digunakan obat lain 
berdasarkan persetujuan Komite Medik dan 
kepala/direktur rumah sakit.

PERMENKES Nomor 21 Tahun 2016 tentang 
Penggunaan Dana Kapitasi JKN untuk Jasa 
Pelayanan Kesehatan dan Dukungan Biaya 
Operasional Pada FKTP Milik Pemerintah 
Daerah (Pasal 5 Ayat 6)

Dalam hal obat dan bahan medis habis pakai 
yang dibutuhkan tidak tercantum dalam 
formularium nasional sebagaimana dimaksud 
pada ayat (5), dapat menggunakan obat 
lain termasuk obat tradisional, obat herbal 
terstandar dan fitofarmaka secara terbatas, 
dengan persetujuan Kepala Dinas Kesehatan 
Kabupaten/Kota

PERMENKES Nomor 3 Tahun 2022 tentang 
Petunjuk Operasional Penggunaan Dana 
Alokasi Khusus Fisik Bidang Kesehatan Tahun 
Anggaran 2022

Pemilihan jenis obat dan vaksin mengacu pada 
Daftar Obat Essensial Nasional dan FORNAS 
sedangkan BMHP (Bahan Medis Habis 
Pakai) mengacu pada Daftar Alat Kesehatan 
Non Elektromedik pada Kompendium Alat 
Kesehatan serta pedoman teknis yang 
ditetapkan melalui Peraturan/Keputusan 
Menteri Kesehatan. Dalam hal obat dan BMHP 
yang dibutuhkan tidak tercantum dalam 
acuan tersebut di atas, dapat digunakan obat 
dan BMHP lain termasuk obat tradisional 
(fitofarmaka dan obat herbal terstandar) secara 
terbatas sesuai indikasi medis dan pelayanan 
kesehatan dengan persetujuan Kepala Dinas 
Kesehatan Kabupaten/Kota



84

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

perlu penguatan pengawasan pelayanan 
kesehatan tradisional untuk perlindungan 
masyarakat, ketersediaan SDM yang 
belum memenuhi, dukungan komitmen 
pimpinan dan pembiayaan kesehatan, 
peningkatan pemberdayaan masyakarat 
yang belum opptimal, fungsi manajemen 
kesehatan yang belum efektif, serta 
belum terpadunya sistem informasi.

Harapan kedepannya pelayanan 
kesehatan tradisional semakin dikenal 
luas dan dipercaya oleh masyarakat 
Indonesia maupun dunia internasional, 
didukung dengan pembiayaan pelayanan 
kesehatan tradisional ditanggung 
BPJS, semakin banyak pelatihan 
untuk meningkatkan dan menambah 
kompetensi dalam meningkatkan 
mutu pelayanan kesehatan tradisional 
(yankestrad), serta semakin banyak 
penelitian mengenai obat-obatan dan 
pelayanan kesehatan tradisional. Dimana 
dengan perkembangan pelayanan 
kesehatan tradisional yang semakin 
berkembang, tentu membawa dampak 
positif seperti ikut melestarikan budaya 
leluhur dengan memperkenalkan 
pelayanan kesehatan tradisional kepada 
masyarakat luas, menjadi daya tarik 
pasien dalam pemilihan terapi untuk 
penanganan keluhan kesehatannya, 

menyelenggarakan pelayanan kesehatan 
yang aman dan bermanfaat sesuai 
kebutuhan masyarakat, serta mengurangi 
hari rawat (LOS)/mempercepat 
penyembuhan.

Dapat disimpulkan bahwa masyarakat 
saat ini diberikan kesempatan yang 
seluas-luasnya untuk mengembangkan, 
meningkatkan dan menggunakan 
pelayanan kesehatan tradisional 
yang dapat dipertanggungjawabkan 
manfaat dan keamanannya. Pemerintah 
mengatur, mengawasi, dan membina 
terkait pelayanan kesehatan tradisional 
didasarkan pada keamanan, kepentingan 
dan perlindungan masyarakat. 
Mendorong pengembangan kesehatan 
tradisional dengan kolaborasi antara 
pemerintah atau swasta, dunia usaha, 
termasuk dengan akademisi terutama 
melalui riset/penelitian. Diperlukan 
komitmen dari manajemen fasilitas 
pelayanan kesehatan (fasyankes) untuk 
mengembangkan yankestrad. Serta 
adanya kerjasama konkret dengan 
tenaga kesehatan lainnya dan diperlukan 
sosialisasi kepada masyarakat bahwa 
fasilitas kesehatan di Indonesia mampu 
menyelenggarakan yankestrad yang 
aman, bermutu, efektif dan sesuai 
dengan standart.



U
SA

D
H

A
 G

O
CA

R
A

: K
EB

IJ
A

K
A

N
 P

EN
G

EM
B

A
N

G
A

N
 U

SA
D

H
A

85

Kebijakan pelayanan kesehatan 
tradisional di Bali tertuang pada misi 
pembangunan daerah Bali bidang 
kesehatan yakni mengembangkan 
pelayanan kesehatan masyarakat yang 
terjangkau, merata, adil, dan berkualitas 
serta didukung pengembangan sistem 
dan data base riwayat kesehatan 
Krama Bali berbasis kecamatan. 
Adapun kebijakan-kebijakan dalam 
kepemimpinan Gubernur Bali Bapak I 
Wayan Koster yakni Peraturan Daerah 

Kebijakan Pelayanan Kesehatan Tradisional 
di Bali

(Oleh Kepala Dinas Kesehatan Provinsi Bali: 
Dr. dr. I Nyoman Gede Anom, M.Kes)

Provinsi Bali No. 6 Tahun 2020 tentang 
Penyelenggaraan Kesehatan. Dimana 
pada pasal 62 ayat 1 menyebutkan bahwa 
penyelenggaraan Pelayanan Kesehatan 
Tradisional Bali diselenggarakan pada 
Faskes (fasilitas kesehatan) dengan 
memanfaatkan potensi pengobatan 
lokal berbasis budaya Bali. Diterangkan 
lebih lanjut dalam ayat 2, menyatakan 
bahwa Penyelenggaraan Pelayanan 
Kesehatan Tradisional Bali dilaksanakan 
secara terintegrasi dilakukan oleh Tenaga 



86

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

Kesehatan Tradisional dan Tenaga 
Kesehatan lain untuk pengobatan/
perawatan pasien.

Selanjutnya dikeluarkan kebijakan 
Peraturan Gubernur Bali Nomor 55 Tahun 
2019 tentang Pelayanan Kesehatan 
Tradisional Bali. Dimana dijelaskan 
bahwa pada pasal 14, jenis pelayanan 
kesehatan tradisional Bali meliputi 
pelayanan kesehatan tradisional Bali 
empiris, pelayanan kesehatan tradisional 
Bali komplementer, dan pelayanan 
kesehatan tradisional Bali integrasi. 
Dimana pelayanan kesehatan tradisional 
Bali empiris dilakukan oleh seorang 
Pengusadha (penyehat tradisional Bali/
Usadha Bali) yang wajib memiliki STPT 
(Surat Terdaftar Penyehat Tradisional). 
Pengusadha dalam memberikan 
pelayanan kesehatan tradisional Bali 
empiris dalam rangka upaya promotif 
dan preventif harus sesuai dengan 
pendekatan akar budaya Bali.  Dengan 
adanya bahwa penyehat tradisional harus 
memiliki STPT, maka dibentuk Asosiasi 
Pengusadha Bali yakni Gotra Pengusadha 
Bali sebagai pemberi Rekomendasi STPT 
Provinsi Bali (Surat Pemberitahuan dari 
Dirjen Yankes Kemenkes RI No. YT.01.02/
IV/4615/2021) tanggal 30 Desember 2021

Beberapa kegiatan pasca diterbitkannya 
Peraturan Gubernur Bali Nomor 55 Tahun 
2019 tentang Pelayanan Kesehatan 
Tradisional Bali adalah sebagai berikut.

a. 	 Melaksanakan pelatihan akupresur 
dan asuhan mandiri bagi tenaga 
kesehatan di puskesmas 

b. 	 Sosialisasi Griya Sehat kepada kepala 
puskesmas se-Provinsi Bali 

c. 	 Pengembangan P4TO (Pusat 
Pengolaha Pasca Panen Tanaman 
Obat) yang terletak di Kabupaten 
Tabanan (Desa Baruriti), Kabupaten 
Karangasem (Desa Rendang), 
Kabupaten Bangli (Desa Pengotan). 
Kegiatan ini merupakan salah satu 
upaya yang dilakukan Kementrian 
Kesehatan untuk mendukung 
kemudahan bahan baku obat 
tradisional yang terjamin mutu, 
khasiat dan keamanannya, serta 
menjadikan obat tradisional sebagai 
komoditi unggul yang memiliki multi 
manfaat.  

d.	 Melakukan pembinaan pelayanan 
kesehatan tradisional empiris kepada 
penyehat tradisional 

e.	 Melakukan advokasi kepada 
Kemenkes RI terkait pelayanan 
kesehatan tradisional empiris di 
Provinsi Bali 

f.	 Melakukan advokasi kepada 
Kemenkes RI terkait tenaga kesehatan 
yang terlatih kesehatan tradisional

Regulasi terkait pelayanan wellness di 
Rumah Sakit sesuai Surat Edaran Dirjen 
Yankes Kemenkes RI No. HK.02.02/
IV/0238/2020 tanggal 30 Januari 2020 
tentang Penyelenggaraan Pelayanan 



U
SA

D
H

A
 G

O
CA

R
A

: K
EB

IJ
A

K
A

N
 P

EN
G

EM
B

A
N

G
A

N
 U

SA
D

H
A

87

Kesehatan Tradisional untuk Kebugaran 
(Wellness) bagi Pasien, Pengunjung dan 
SDM di Rumah Sakit. Bahwa pelayanan 
kesehatan tradisional di rumah sakit 
dilaksanakan dalam bentuk: (1) Pelayanan 
kesehatan tradisional integrasi sebagai 
bentuk pelayanan kesehatan yang 
mengkombinasikan pelayanan kesehatan 
konvensional dengan pelayanan 
kesehatan tradisional komplementer; 
(2) Pelayanan kesehatan tradisional 
untuk kebugaran (Wellness) bagi pasien, 
pengunjung dan SDM di Rumah Sakit

Dengan adanya kebijakan-kebijakan di 
Provinsi Bali tersebut, beberapa pelayanan 
kesehatan tradisional integrasi di rumah 
sakit seperti akupunktur, akupresur, 
prana, herbal, hipnoterapi telah tersedia 
pelayanannya di beberapa rumah sakit 
pemerintah di seluruh Provinsi Bali. Juga 
telah berdirinya Griya Sehat Bali Dwipa 
Usadha di UPTD Kesehatan Tradisional 
yang merupakan satu-satunya Griya 
Sehat di Bali yang mengembangkan 
pengobatan tradisional.

Dalam menjalankan kebijakan, kendala 
penyelenggaraan pelayanan kesehatan 
tradisional di Provinsi Bali adalah sebagai 
berikut. 
1. 	 Penyelenggaraan pelayanan 

kesehatan tradisional integrasi di 
puskesmas belum maksimal karena 
pembiayaan pelayanan kesehatan 
tradisional belum ditanggung BPJS 
Kesehatan.

2. 	 Penyelenggaraan pelayanan 
kesehatan tradisional integrasi di 
rumah sakit belum maksimal karena 
keterbatasan SDM (Tenaga Kesehatan 
Tradisional) 

3. 	 Branding/merk untuk produk 
Kesehatan Tradisional melalui 
pemanfaatan TOGA masih terbatas

Dalam upaya mengangkat eksistensi 
Usadha Bali sebagai sistem pengobatan 
tradisional Bali diperlukan semangat, 
komitmen, dan dukungan dari seluruh 
pihak dalam hal pengkajian secara ilmiah 
(clinical pathway) mengenai usadha Bali, 
kodefikasi terkait literatur usadha Bali, 
adanya laboratorium dan pusat studi 
usadha Bali, serta re-branding usadha 
Bali sebagai sistem pengobatan khas 
Bali yang berkembang sesuai zaman, 
serta dapat diterima oleh seluruh lapisan 
masyarakat. Dalam pelayanan kesehatan 
juga diperlukan pelayanan komperhensif 
antara dokter, hattra (penyehat), dan 
nakestrad (tenaga kesehatan tradisional) 
dalam menjalankan fungsinya masing-
masing dan mau bekerja sama untuk 
peningkatan kualitas kesehatan di 
masyarakat secara nasional. Serta 
tidak kalah pentingnya, harapan 
kedepannya pengobatan tradisional 
dapat di tanggung oleh BPJS, sehingga 
masyarakat Bali nanti dapat memilih 
pelayanan kesehatannya sesuai 
keyakinan dan kepercayaan.





P E N G U ATA N  E K O S I S T E M 
P E N G E M B A N G A N  U S A D H A

B A B  5



90

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

P E N G U ATA N 
E K O S I S T E M 

P E N G E M B A N G A N 
U S A D H A

Indonesia kaya akan Sumber Daya Alam. Setidaknya 

terdapat 9600 spesices tanaman yang berpotensi sebagai 

bahan baku obat



91



9392

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

Pengobatan tradisional di Indonesia sangat 
berkembang, sesuai adat dan istiadat 
masyarakat yang mendasari pengobatan 
tersebut. Salah satunya di Bali yang dikenal 
dengan Usadha Bali. Pengobatan Usadha 
Bali merupakan suatu sistem pengobatan 
yang merupakan warisan leluhur atau 
nenek moyang di Bali, yang belum diakui 
secara ilmiah walaupun dalam praktiknya 
sudah secara ilmiah. Perlu adanya peran 
serta penekun Usadha Bali, lembaga 
pendidikan tinggi, pemerintah untuk 
mengeksiskan kembali kearifan budaya 
luhur Bali. Salah satu pengobatan Usadha 
Bali adalah penggunaan tanaman-
tanaman obat yang tercantum dalam 
lontar Taru Pramana. 

Dimana Indonesia memiliki keragaman 
hayati yakni kurang lebih 9600 spesies 
yang berpotensi memiliki khasiat sebagai 
bahan obat. Data riset pada tahun 2017, 
terdapat kurang lebih 32.000 ramuan 
pengobatan tradisional, 2.800 spesies 
tanaman yang teridentifikasi sebagai 
bahan obat tradisional. Namun hal 
tersebut perlu ditingkatkan kembali, 
mengingat masih banyak potensi 
tanaman yang dapat dijadikan sebagai 
bahan baku obat tradisional. 

Dari banyaknya ramuan obat tradisional, 
khususnya yang berkaitan dengan budaya 
di masyarakat yang menggunakan 
bahan-bahan alami sebagai pengobatan 
secara empiris (turun-temurun). 
Diperlukan adanya pengilmiahan atau 
santifikasi terhadap obat-obat empiris 
tersebut untuk memberikan rasa aman, 
nyaman, dan meningkatkan kepercayaan 
masyarakat terhadap obat tradisional. 
Dengan adanya santifikasi tersebut, 
dapat meingkatkan kualitas obat 
tradisional, tervalidasi secara ilmiah, 
serta berdaya saing tinggi dengan obat-
obat konvensional.

Pemerintah melalui Undang-Undang 
No. 36 Tahun 2009 tentang Kesehatan, 
mendukung adanya pelayanan kesehatan 
tradisional dalam fasilitas pelayanan 
kesehatan di Indonesia. Dimana dalam 
pelaksanaannya terdapat tenaga 
kesehatan tradisional (Nakestrad) 
yang menjalaninya. Tenaga kesehatan 
tradisional adalah setiap orang yang 
mengabdikan diri dalam bidang 
kesehatan tradisional serta memiliki 
pengetahuan dan/atau keterampilan 
melalui pendidikan di bidang kesehatan 
tradisional yang untuk jenis tertentu 

Penguatan Penelitian dan Pengembangan 
Tanaman Obat dan Obat Tradisional

(Oleh Ketua Dewan Kehormatan Gotra Pangusadha Bali : 
Dr. dr. Ketut Suparna, Sp.B, Subsp.Onk(K)., M.Si.)



P
EN

G
U

A
TA

N
 E

K
O

SI
ST

EM
 P

EN
G

EM
B

A
N

G
A

N
 U

SA
D

H
A

9392 memerlukan kewenangan untuk 
melakukan upaya kesehatan tradisional 
(Permenkes No.15 Tahun 2018). 

Peran Sumber Daya Manusia (SDM) 
dalam penguatan dan pemanfaatan 
Usadha Bali, yakni: SDM memastikan 
penggunaan Usadha Bali dengan tepat 
melalui edukasi ke masyarakat dan 
distribusi, SDM memiliki peran penting 
dalam edukasi tentang Usadha Bali 
kepada masyarakat, termasuk manfaat 
dan cara penggunaannya, serta SDM juga 
berperan dalam strategi promosi Usadha 
Bali untuk meningkatkan pengetahuan 
dan penggunaan di masyarakat.

Sistem pengobatan tradisional maupun 
konvensional, idealnya memiliki standar-
standar tertentu untuk menjamin 
kualitas dari pelayanan yang diberikan 
kepada masyarakat. Standar tatalaksana 
pelayanan kesehatan tradisional adalah:
1. Pendekatan holistik dengan menelaah 

semua dimensi termasuk fisik, 
spiritual, sosial dan budaya pasien.

2. 	 Hubungan dan komunikasi efektif 
antara tenaga kesehatan tradisional 
dengan pasien

3. 	 Diberikan secara rasional
4. 	 Harus berdasarkan persetujuan pasien 

(Informed Consent)
5. 	 Menggunakan pendekatan alamiah
6. 	 Pemberian terapi bersifat individual.



9594

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

Tantangan dalam pengoptimalan Sumber 
Daya Manusia dalam pengembangan 
pengobatan Usadha Bali adalah  (1) 
Minimnya institusi pendidikan resmi 
Kestrad (Kesehatan Tradisional), 
(2) Minimnya   masyarakat tentang 
kesehatan tradisional, dan (3) Kurang 
penelitian, publikasi jurnal mengenai 
kesehatan tradisional yang relevan. 
Sumber daya manusia mengenai 
pengobatan tradisional Bali perlu 
dioptimalkan untuk mempertahankan 
warisan budaya secara turun-temurun 
agar tidak punah, dapat meningkatkan 
perekonomian lokal masyarakat 
setempat, adanya peningkatan akses 
kesehatan yang dapat dijangkau oleh 
seluruh lapisan masyarakat dengan 
layanan yang terstandar, serta adanya 
pengakuan global bahwa Bali memiliki 
destinasi wisata kesehatan yang berakar 
adat dan kebudayaan Bali.

Strategi pengoptimalan SDM dapat 
dilakukan dengan mengadakan 
peningkatkan pengetahuan dan 
keterampilan SDM melalui pendidikan 
dan pelatihan yang berkelanjutan, 
mendorong adanya usaha penelitian dan 
inovasi dalam Pengobatan tradisional, 
membina dan mengembangkan 
industri pengobatan tradisional 
yang berkelanjutan dan berorientasi 
global, meningkatkan kesadaran dan 
pemahaman masyarakat tentang 
pengobatan tradisional melalui 
kampanye edukasi dan promosi.



P
EN

G
U

A
TA

N
 E

K
O

SI
ST

EM
 P

EN
G

EM
B

A
N

G
A

N
 U

SA
D

H
A

9594

Penelitian dan pengembangan penelitian 
tanaman perlu digencarkan oleh para 
pelaku obat tradisiona, serta dapat 
menjalin bekerja sama dengan BRIN 
(Badan Riset dan Inovasi Nasional). 
Dimana dalam struktur organisasi BRIN 
terdapat Organisasi Riset Kesehatan, 
salah satunya membidangi Pusat Riset 
Bahan Baku Obat dan Obat Tradisional. 

Pusat Riset Bahan Baku Obat dan Obat 
Tradisional cenderung memusatkan 

perhatian pada pengobatan tradisional, 
dimana pengobatan tradisional yang 
terdapat di Indonesia masih sangat 
minim mengenai kajian-kajian ilmiahnya. 
Organisasi ini sebagaimana dimaksud 
dalam Pasal 7 huruf d peraturan BRIN No. 13 
Tahun 2022 memiliki fungsi sebagai berikut.
a. 	 Pelaksanaan tugas teknis penelitian, 

pengembangan, pengkajian, dan 
penerapan, serta invensi dan inovasi 
di bidang bahan baku obat dan obat 
tradisional; 

Penguatan Riset dan Inovasi Tanaman Obat dan 
Obat Tradisional

(Oleh Chairman of Research Organization for Health – BRIN : 
Prof. Dr. Ni Luh Putu Indi Dharmayanti, M.Si.)



9796

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

b.	 Penyiapan bahan rekomendasi ilmiah 
atau tanggapan ilmiah di bidang 
bahan baku obat dan obat tradisional; 

c.	 Pemberian bimbingan teknis dan 
supervisi di bidang bahan baku obat 
dan obat tradisional; 

d.	 Pelaksanaan kerja sama di bidang 
bahan baku obat dan obat tradisional; 
dan 

e.	 Pemantauan, evaluasi, dan pelaporan 
di bidang bahan baku obat dan obat 
tradisional

Latar belakang terbentuknya pusat riset 
bahan baku obat dan obat tradisional 
adalah ketergantungan Indoensia 
mengenai bahan baku obat dari impor 
sangat tinggi, yakni lebih dari 90% baik 
bahan aktif maupun eksipien. Dari hal 
tersebut, Presiden pun mengeluarkan 
Inpres No. 06 Tahun 2016 mengenai 
percepatan pembangunan industri 
farmasi dan alat kesehatan. Indonesia 
kaya akan tanaman obat, pengetahuan 
tradisional dan kearifan lokal yang terkait 
menjaga kesehatan dan kebugaran, 
namun potensinya belum dikembangkan 
dengan baik dan maksimal. Hal tersebut 
didukung pula dari kecenderungan 
masyarakat global yang kembali 
menggunakan produk-produk dari 
alam untuk menjaga kesehatan, 
kebugaran, dan kecantikan. Sehingga 
menjadi peluang besar bagi pengobatan 
tradisional maupun produk-produk 
herbal. Dari berbagai jenis tanaman obat 
dan formula tradisional setelah terbukti 
secara saintifik, dapat digunakan untuk 

menjaga kesehatan dan pengobatan. 
Namun harga bahan baku lokal sangat 
mahal, menjadikan tidak kompetitif 
dengan negara pesaing mengakibatkan 
Indonesia mengimpor bahan baku herbal 
dari negara lain.

Adapun sasaran utama riset dan 
inovasi obat tradisional (goals) adalah 
pengembangan obat tradisional 
dengan data dukung ilmiah terkait 
safety dan efficacy. Secara lebih rinci, 
riset dan inovasi obat tradisional serta 
pengembangan kawasan riset tanaman 
obat adalah sebagai berikut.

Riset eksplorasi potensi tanaman obat 
Indonesia : 
a.	 Koleksi, identifikasi, domestikasi, 

ekstraksi dan skrining aktivitas
b.	 Riset dan inovasi otentikasi bahan 

baku herbal 
c.	 Pengembangan database tanaman 

obat Indonesia
d.	 Riset pengembangan benih/bibit 

unggul tanaman obat 
e.	 Riset paska panen tanaman obat 

(pengeringan simplisia) 
f.	 Riset pengembangan aplikasi machine 

learning untuk penelurusan kandidat 
senyawa obat dari tanaman obat 
Indonesia

Riset dan inovasi sediaan herbal : 
a.	 Riset isolasi dan identifikasi senyawa 

marker 
b.	 Riset dan inovasi pengembangan 

ekstrak terstandar 



P
EN

G
U

A
TA

N
 E

K
O

SI
ST

EM
 P

EN
G

EM
B

A
N

G
A

N
 U

SA
D

H
A

9796

c.	 Riset dan inovasi pengembangan 
formula obat herbal terstandar 
(termasuk uji praklinik) 

d.	 Riset dan Inovasi pengembangan 
formula sediaan fitofarmaka 
(termasuk uji klinik)

Riset Etnofarmakologi: 
a.	 Eksplorasi pengetahuan local 

etnomedisine melalui survey dan 
penggalian pusaka nusantara berbasis 
manuscript kuno.

b.	 Screening aktivitas farmakologi 
ramuan tradisional dengan indikasi 
penyakit tidak menular dan menular.

c.	 Autentikasi tumbuhan obat hasil 
ekpslorasi etnomedisine berbasis 
morfologi dan molekul.

Produk alami adalah segala sesuatu 
yang diproduksi oleh kehidupan, dan 
termasuk bahan biotik, bahan berbasis 
bio, cairan tubuh, dan bahan alami 
lainnya yang pernah ditemukan dalam 
organisme hidup. Dalam produk alami 
terdapat dua metabolit, yakni metabolit 
primer (penting untuk pertumbuhan dan 
reproduksi organisme) dan metabolit 
sekunder (cenderung tidak penting untuk 
pertumbuhan dan reproduksi organisme 
& beberapa metabolit memiliki aktivitas 
obat). Produk alami telah digunakan 
dalam pengobatan tradisional dan 
modern untuk mengobati penyakit 
karena mereka diyakini memiliki aktivitas 
farmakologis atau biologis. Dimana 
produk alami dapat berasal dari racun 
atau toksin serangga (kalajengking), 

organisme laut, tanaman herbal, maupun 
mikroba.

Obat Tradisional di Indonesia sebagian 
besar berasal dari jamu yang belum 
melalui uji pra-klinik maupun uji klinik, 
tahapan jamu hanya baru bersifat 
empiris (turun-temurun). BRIN melalui 
pusat riset bahan baku obat dan obat 
tradisional membantu para UMKM obat 
tradisional, maupun pihak-pihak terkait 
untuk saling bersinergi dalam pemajuan 
obat tradisional di Indonesia. Tantangan 
obat herbal tradisional di Indonesia 
sangat banyak, seperti proses pasca 
panen yang belum ada standarisasi, 
variasi bahan biologis yang sangat 
beragam, senyawa bioaktif yang tidak 
diketahui, kompleksitas dalam komposisi 
dan penggunaannya, proses ekstraksi, 
variabilitas kandungan kimia, metode 
analisis dan pencatatan standar, serta 
adanya kemungkinan kontaminasi.

Produk alami adalah segala 
sesuatu yang diproduksi oleh 
kehidupan, dan termasuk 
bahan biotik, bahan berbasis 
bio, cairan tubuh, dan bahan 
alami lainnya yang pernah 
ditemukan dalam organisme 
hidup.



9998

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

Berdasarkan data United Nations 
Environment Programme (UNEP), 
menyatakan bahwa Indonesia merupakan 
peringkat ke-empat Mega Biodiverse 
Countries di dunia serta peringkat 
pertama keanekaragaman ikan dan 
kekayaan lautnya. Namun sampai saat 
ini, Indonesia belum mampu mengangkat 
berbagai macam produk herbal ini ke 
kancah dunia. Hal tersebut terjadi karena 
adanya beberapa hambatan, seperti:
a.	 Penelitian dan perkembangan Obat 

Herbal masih belum mempunyai 
rancangan induk (grand design) dan 
peta jalan yang jelas serta menyeluruh. 

b.	 Grand design menjadi sangat penting untuk 
memastikan arah dan fokus penelitian 
bahan alam untuk penemuan obat-obatan, 
agar sumber daya yang tersedia dapat 
dimanfaatkan secara optimal. 

c.	 Belum terbentuknya lembaga khusus 
yang berskala nasional sebagai lembaga 
pengatur (regulatory body) atau pusat 
nasional (national center) dengan nama 
tertentu (contoh: Pusat Nasional Obat 
Bahan Alam). 

d.	 Lembaga akan menentukan berbagai 
kebijakan seperti penetapan fokus 
unggulan, pendanaan, pemanfaatan 
fasilitas bersama, kolaborasi penelitian 
dan hal-hal terkait lainnya. 



P
EN

G
U

A
TA

N
 E

K
O

SI
ST

EM
 P

EN
G

EM
B

A
N

G
A

N
 U

SA
D

H
A

9998

Adapun sinergi membentuk dalam 
penyusunan Grand Design adalah:
1. 	 Peningkatan efisiensi sumber daya 
	 Bermanfaat mengurangi terjadinya 

tumpang tindih dan pengulangan 
kegiatan penelitian. Membantu 
menangani masalah keterbatasan 
pendanaan, sumber daya manusia 
dan sarana dan prasarana penelitian.

2.	 Peningkatan eksplorasi ilmiah
	 Kegiatan eksplorasi ilmiah dapat 

lebih ditingkatkan dan lebih terarah, 
sinergis dan berkesinambungan. 
Peningkatan eksplorasi ilmiah jumlah 
target dan luaran yang ingin diperoleh 
dapat ditingkatkan dan dapat tercapai 
dengan lebih baik dalam kurun 
waktu tertentu yang lebih terukur. 
Dimana terdata sebanyak 50.000 
spesies tanaman ada di Indonesia 
dan sebanyak 30.000 tanaman 
merupakan tanaman endemik 
Indonesia. Namun baru sebanyak 
7500 tanaman yang diyakini memiliki 
potensi bahan obat dan atau pernah 
digunakan oleh masyarakat dalam 
praktik pengobatan tradisional. Tidak 
ada data pasti jumlah yang telah 
dieksplorasi (penelitian ilmiah; uji in 
vitro maupun in vivo pada hewan uji 
atau manusia (fitofarmaka)). Seiring 
dengan kemajuan ilmu pengetahuan 
dan teknologi dalam bidang analisis 
senyawa aktif, perlu dilakukan 
profiling senyawa aktif (metabolite 
profiling) yang terdapat dalam bahan 
alam tertentu.

3.	 Peningkatan publikasi ilmiah
	 Penelitian bahan alam khususnya 

untuk penemuan obat-obatan 
sudah sejak lama menjadi daya 
tarik tersendiri bagi para peneliti 
mancanegara. Dapat digunakan 
untuk peningkatan posisi tawar dalam 
kegiatan-kegiatan ilmiah bersama. 
Serta kolaborasi dapat meningkatkan 
publikasi ilmiah baik dari segi 
kuantitas maupun kualitas.

4.	 Meningkatnya jumlah dan jenis 
bahan obat 

	 Dihasilkan produk turunan berupa 
sediaan fisik bahan alam, baik berupa 
ekstrak, fraksi maupun senyawa 
yang potensial dalam jumlah yang 
sangat besar. Sediaan tersebut dapat 
digunakan untuk tahap lanjutan 
penelitian atau bahkan pada tahap 
komersialisasi produk.

5.	 Natural products library dan platform 
basis data

	 Produk atau bahan pada jumlah yang 
besar dapat disimpan dalam bentuk 
koleksi bahan alam yang sering 
disebut sebagai natural products 
library atau bisa juga disebut sebagai 
perpustakaan atau bank bahan alam. 
Dapat dimanfaatkan untuk berbagai 
kegiatan lanjutan dan kerjasama 
dengan berbagai pihak baik di dalam 
negeri maupun internasional baik 
dari kalangan perguruan tinggi, 
pemerintah maupun swasta. 



101100

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

Kekayaan alam yang melimpah, ditambah 
lagi dengan banyaknya kegiatan 
eksplorasi ilmiah yang dilakukan perlu 
dikelola dengan baik termasuk dalam 
hal pengelolaan dan pengolahan data. 
Semua kegiatan harus dapat diketahui 
oleh khalayak dari berbagai kalangan 
untuk berbagai keperluan.

Harapan kedepannya adanya penguatan 
riset dan inovasi tanaman obat dan obat 
tradisional dalam pemajuan pengobatan 
tradisional di Indonesia. Badan Riset dan 
Inovasi Nasional memerlukan kerjasama 
triple helix dengan universitas-universitas 
serta industri obat tradisional dalam 
pengembangan dan pengilmiahan 

Hasil riset dan inovasi Keterangan

Pengembangan Obat Herbal Terstandar 
(OHT) dan Kandidat Fitofarmaka untuk 
Pengobatan Hipertensi dari Ekstrak 
Buah Mengkudu (Morinda citrifolia L.)

Secara empirik, buah mengkudu telah digunakan 
sebagai penurun tekanan darah. Dimana jumlah 
penderita hipertensi prevalesni meningkat setiap 
tahunnya. Produk yang tersedia baru sebatas jamu, 
sehingga diperlukan kajian standarisasi mutu dan uji 
efikasi untuk pengembangan lebih lanjutnya.

OHT Fitoestrogen “ESTROLIA” Estrolia merupakan sediaan alami untuk 
menyeimbangkan siklus hormonal wanita, mengobati 
penyakit degeneratif, meningkatkan vitalitas dan 
sebagai kosmetika alami. Keunggulan dari produk 
ini adalah: Tanaman Obat Indonesia yang mudah 
dibudidaya, proses ekstraksi terstandar, lolos uji 
preklinik aktivitas estrogenik, antiosteoporosis dan 
antikanker, lolos uji toksisitas akut (praktis tidak 
toksik), lolos uji toksisitas jangka panjang, sediaan soft 
capsul yang praktis & mudah dikonsumsi

tanaman obat maupun obat tradisional. 
Sehingga Indonesia memiliki data base 
atau grand design (rancangan induk) 
dalam upaya pengembangan pengobatan 
tradisional secara nasional. Dengan 
motto Membangun Kejayaan Baru Jalur 
Rempah Indonesia dapat memberi 
peluang dan semangat terhadap UMKM 
obat tradisional, kosmetik herbal, 
maupun pangan sehat untuk mendorong 
dan berusaha mengkaji secara ilmiah 
mengenai bahan-bahan baku alami yang 
digunakan pada produknya.

Beberapa hasil riset dan inovasi sediaan 
herbal oleh pusat riset bahan baku obat 
dan obat tradisional adalah:



P
EN

G
U

A
TA

N
 E

K
O

SI
ST

EM
 P

EN
G

EM
B

A
N

G
A

N
 U

SA
D

H
A

101100

Riset dan pengembangan bahan baku 
obat bersumber dari bahan alam melalui 
eksplorasi senyawa aktif dari tanaman 
dan mikroba maupun sintesis dan semi 
sintesis. Sarana dan Prasarana Pusat Riset 
Bahan Baku Obat dan Obat Tradisional 

Hasil riset dan inovasi Keterangan

Pengembangan Obat Herbal Terstandar 
(OHT) dan Kandidat Fitofarmaka 
dari Ekstrak Daun Pegagan (Centella 
asiatica) sebagai Hepatoprotektor

Studi pendahuluan menunjukkan Centella asiatica 
berpotensi untuk dikembangkan sebagai obat herbal 
terstandar hepatoprotektor. Namun, diperlukan kajian 
standarisasi mutu dan uji efikasi untuk pengembangan 
OHT & Fitofarmaka.

Pemanfaatan Tanaman Lampeni 
(Ardisia humilis Vahl) / Lampeni Hasil 
Domestikasi untuk Bahan Baku Herbal 
Anti Inflamasi dan Anti Acne

Tujuan dan sasarannya adalah mengidentifikasi 
senyawa aktif yang berperan untuk antiinflamasi 
dan antiacne dengan pendekatan metabolomik dan 
pemanfaatan selanjutnya untuk bahan baku kosmetik

Laboratorium: Lab. Kimia (Serpong), 
CPOTB (Serpong), Laptiap (Serpong). 
Bioteknologi (Cibinong), Lab Terpadu 
(Tawangmangu) Kebun Koleksi: Lampung 
eks BPPT (20 Ha), Tawangmangu (1000 
m), Serpong (eks BPPT).





P E N G U ATA N  P R O D U K S I  D A N 
P E R I Z I N A N  P E N G O B ATA N 

T R A D I S I O N A L

B A B  6



104

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

P E N G U ATA N 
P R O D U K S I  D A N 

P E R I Z I N A N 
P E N G O B ATA N 
T R A D I S I O N A L

Arsitektur kesehatan harus terus diperkuat untuk 

meningkatkan kesiap-siagaan  dan respon terhadap ancaman 

situasi yang tidak terduga.



105



107106

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

Indonesia dengan luas wilayah kurang 
lebih 7,81 juta km2 dengan 273 juta 
penduduk serta 1.081 etnis, menyebabkan 
Indonesia memiliki keanekaragaman 
budaya. Salah satu kebudayaan adalah 
sistem pengobatan tradisionalnya. 
Jamu merupakan aset nasional yang 
sangat potensial, merupakan warisan 
budaya bangsa dan seharusnya sudah 
dimanfaatkan dan dikembangkan 
menjadi komoditi kesehatan dan 
ekonomi unggulan serta sebagai jati diri 
bangsa. Sumber daya alam Indonesia 
yang melimpah, sampai saat ini belum 
termanfaatkan secara optimal untuk 
mendukung pengembangan jamu 
maupun obat tradisional lainnya. 

Jamu merupakan hasil cipta, karya, 
dan rasa bangsa Indonesia yang 
melambangkan jati diri ke-Indonesiaan. 
Dengan memanfaatkan sumber daya 
alam, manusia dan lingkungan untuk 
menjaga dan meningkatkan kesehatan 
masyarakat, memperbaiki kualitas hidup, 
serta mejunjung tinggi pilihan budaya 
masyarakat dalam rangka melestarikan 
warisan bangsa, memperkuat ketahanan 

nasional dan mengembangkan 
peradaban dunia.

Tantangan utama dari jamu adalah 
filosofi dan body of knowledge mengenai 
jamu yang belum terbangun. Tarik/
ulur pemanfaatan dan pengembangan 
jamu kedalam ranah pengobatan 
konvensional tidak dapat terelakan. 
Keragaman cara pandang, pemahaman, 
dasar keilmuan, pengetahuan praktis, 
kepentingan dan keunikan dari jamu 
itu sendiri yang menyebabkan jamu 
dianggap sepele bagi sebagian oknum 
pengobatan konvensional. Pemanfaatan, 
pengembangan dan pelestarian jamu 
belum maksimal dilakukan oleh pihak 
terkait, sehingga diperlukan kajian 
komprehensif mengenai jamu.

Industri produk jamu terdiri dari beberapa 
jenis, seperti Industri Obat Tradisional 
(IOT), Usaha Kecil Obat Tradisional 
(UKOT), Usaha Mikro Obat Tradisional 
(UMOT), Usaha Jamu Racikan (UJR), 
Usaha Jamu Gendong (UJG), Industri 
Kosmetik Herbal, Industri Ekstrak Bahan 
Alam (IEBA), dan Industri simplisia. 

Pengembangan dan Pemanfaatan Sediaan 
Herbal untuk Memperkuat Ketahanan Kesehatan 

Nasional
(Oleh Pusat Riset Bahan Baku Obat dan Obat Tradisional, 

Organisasi Riset Kesehatan BRIN : DR. Sofa Fajriah)



P
EN

G
U

A
TA

N
 P

R
O

D
U

K
SI

 D
A

N
 P

ER
IZ

IN
A

N
 

P
EN

G
O

B
A

TA
N

 T
R

A
D

IS
IO

N
A

L

107106

Dimana jenis-jenis industri produk 
jamu ini berfungsi untuk meningkatkan 
daya saing dan penguasaan pasar di 
masyarakat. 

Pandemi Covid-19 telah memberi 
dampak luar biasa pada seluruh bidang 
kehidupan masyarakat dunia, seperti 
bidang kesehatan, sosial, ekonomi, 
pendidikan, perdagangan, industri, 
teknologi dan lainnya. Dimana salah satu 
poinnya adalah memperkuat arsitektur 
kesehatan baru (Restructuring the Global 
Health Architecture), melalui beberapa 
jalan seperti membangun ketahanan 

sistem kesehatan global, menyelaraskan 
standar protokol kesehatan global, 
serta mengembangkan manufaktur dan 
pengetahuan global untuk pencegahan, 
kesiap-siagaan, respon terhadap pandemi. 

Menteri Kesehatan sangat mendorong 
dan fokus dalam pelayanan kesehatan 
promotif preventif di tingkat posyandu, 
agar terciptanya paradigma “sehat”. 
Dimana pengobatan tradisional seperti 
jamu sangat bermanfaat dalam upaya 
meningkatkan dan mencegah seseorang 
dari suatu keluhan penyakit.



109108

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

Desain pengembangan dan pemanfaatan 
sediaan herbal berasal dari input 
seperti warisan budaya, kearifan 
lokal, pengetahuan dan ramuan 
tradisional, regulasi, industri. Dimana 
input-input tersebut mengalami 
suatu proses yang sedemikian rupa 
seperti penguatan sumber daya, 
promosi/ikonisasi, penguatan program 
terintegrasi, penguatan studi, riset, dan 
inovasi. Sehingga akan menghasilkan 
terbangunnya pohon keilmuan dan 
teknologi sediaan herbal, terbangunnya 
industri pemanfaatan dan pengembangan 
herbal yang kuat (hulu-hilir) serta 
terbangunnya budaya penggunaan 
sediaan herbal pada masyarakat dan 
brand herbal Indonesia.

Adapun arah riset herbal dalam 
Organisasi Riset (OR) BRIN adalah (1) 
Riset untuk menggali dan membangun 
filosofi dan body of knowledge herbal; (2) 
Riset untuk meningkatkan daya saing 
dan pertumbuhan industri herbal serta 
riset untuk meningkatkan herbal dalam 
pelayanan kesehatan; (3) Riset untuk 
menumbuhkan dan memperkuat budaya 
penggunaan herbal pada masyarakat; 
serta (4) Riset untuk membangun Brand 
Herbal Indonesia. Sehingga riset herbal 
memiliki arah yang jelas.

Riset herbal dalam bentuk produk 
diperlukan saintifikasi secara 
komperhensif sebagai pengetahuan 

tradisional/empirik dalam bentuk jamu 
yang dapat dilakukan uji praklinik 
untuk menjadi Obat Herbal Terstandar 
(OHT). Dan OHT melewati uji klinik akan 
menjadi fitofarmaka. Yang menjadi point 
penting adalah publikasi, invensi, inovasi, 
kolaborasi, inkubasi dan komersialisasi 
mengenai herbal-herbal yang digunakan 
sebagai bahan obat.

Dalam upaya riset tersebut, teknologi 
perlu dikembangkan dan diterapkan 
untuk meningkatan daya saing produk 
dan industri herbal nasional. Teknologi 
yang perlu dikembangkan adalah sebagai 
berikut. 
•	 Teknologi budidaya tanaman obat 

(pembibitan, pengolahan lahan, 
budidaya) 

•	 Teknologi pengolahan paska panen 
tanaman obat (pengeringan, 
penyimpanan) 

•	 Teknologi produksi ekstrak terstandar 
(proses ekstraksi, karakterisasi/
standarisasi) 

•	 Pengujian praklinik 
•	 Teknologi formulasi sediaan dan 

pengemasan 
•	 Pengujian klinik 
•	 Inkubasi teknologi 
•	 Penerapan Teknologi Maju: Smart 

Farming, Precission Farming, Artificial 
Intelligence, Studi Seluler, Studi 
Molekuler, Genetika, Teknologi Nano, 
Lainnya



P
EN

G
U

A
TA

N
 P

R
O

D
U

K
SI

 D
A

N
 P

ER
IZ

IN
A

N
 

P
EN

G
O

B
A

TA
N

 T
R

A
D

IS
IO

N
A

L

109108

Obat herbal merupakan bahan alami 
yang memiliki khasiat untuk mengatasi 
penyakit dan memelihara kesehatan. Obat 
herbal sebenarnya telah memiliki aturan 
tersendiri, sesuai dengan lokal genius yang 
berlaku. Dengan kata lain, obat herbal 
telah mengalami standarisasi mengenai 
tata cara dan pengolahannya. Namun 
standarisasi tersebut, hanya berlaku bagi 
sebagian kelompok penyehat atau dalam 
budaya-budaya masyarakat tertentu saja. 
Sehingga diketahui secara umum, bahwa 

terdapat berbagai regulasi mengenai 
herbal di dunia maupun secara nasional di 
Indonesia. 

Kondisi pembangunan kesehatan saat 
ini dapat dilihat dari bidang kefarmasian 
dan alat kesehatan merupakan salah 
satu aspek penting untuk mewujudkan 
pelayanan kesehatan yang optimal 
terutama pada masa pandemi Covid-19. 
Saat ini Indonesia dihadapkan pada 
masih tingginya impor bahan baku obat 

Mengawal Kemandirian Obat Herbal
(Oleh Guru Besar Bidang Kimia Farmasi- Fakultas MIPA 

Universitas Udayana: Prof. Dr. rer.nat Drs. I Made Agus Gelgel 
Wirasuta, Apt., M.Si)



111110

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

(90%) dan baru 13 industri bahan baku 
obat di Indonesia yang mendapatkan 
sertifikasi CPOB dengan 10 di antaranya 
adalah bahan baku obat kimia. Di sektor 
alat kesehatan, baru sejumlah 300 jenis 
alat kesehatan yang diproduksi dalam 
negeri dan 1.156 jenis masih belum 
dapat diproduksi di Indonesia. Salah 
satu kendala dalam kemandirian farmasi 
dan alat kesehatan adalah anggaran 
penelitian dan pengembangannya 
yang masih rendah, yakni sekitar 0,2% 
GDP, angka ini masih lebih rendah dari 
dibandingkan negara Amerika Serikat 
yakni menganggarkan 2,8% dari GDP dan 
Singapura yang menganggarkan 1,9% 
dari GDP. Pelayanan kesehatan tradisional 
perlu dimasukkan ke dalam anggaran 
fasilitas kesehatan. Sehingga pasar atau 
market telah disiapkan oleh negara, tentu 
diimbangi dengan pelayanan kesehatan 
tradisional harus dibangun secara 
mandiri. Kemandirian sangat diperlukan 
dalam menciptakan, memberdayakan, 
membangkitkan serta melakukan 
standarisasi pengobatan tradisional.

Adapun kekuatan membangun kesehatan 
tradisional Indonesia adalah Sumber 
Daya Alam (SDA) yang melimpah karena 
merupakan negara tropis, perlu dilakukan 
hilirisasi dan diindustrikan di dalam 
negeri. Didukung pula kepercayaan 
dunia Internasional yang mulai melirik 
kesehatan tradisional. Sehingga produk 
obat herbal/tradisional di Indonesia dapat 
lebih berkembang dan memiliki nilai 
tambah yang maksimal.

Dalam perkembanganya di Indonesia, 
obat herbal yang tersebar dan paling 
banyak diproduksi adalah berupa jamu, 
yakni dengan kurang lebih 12.000 produk. 
Sedangkan Obat Herbal Terstandar 
dan Fitofarmaka masih sedikit. Hal ini 
disebabkan oleh uji praklinik maupun uji 
klinik, disamping bahan baku dan proses 
regulasi yang memakan biaya yang 
mahal. Fitofarmaka perlu ditafsirkan 
sebagai obat non tradisional berbahan 
herbal. Harapan strategi ke depannya 
bahwa fitofarmaka sebagai obat 
herbal ethical (bukan obat tradisional) 
akan mempercepat pemakaiannya di 
fasilitas pelayanan kesehatan. Dimana 
pendanaan fitofarmaka sangat potensial 
dari pemerintah dan masyarakat. 

Setiap orang menginginkan kehidupan 
yang sehat, namun dalam kehidupan ini 
penyakit selalu hidup berdampingan. 
Antara sehat dan sakit terdapat suatu 
ruang yang dapat diisi dengan obat-
obat herbal agar menghindarkan, 
memulihkan, dan menjaga seseorang 
dalam kondisi yang sehat. Di Bali, 
seseorang yang sehat atau dalam upaya 
preventif dan promotif disebut dengan 
Usadhi (wellness). Sedangkan seseorang 
yang mengalami penyakit yakni dalam 
upaya kuratif dan rehabilitatif disebut 
dengan Usadha. 



P
EN

G
U

A
TA

N
 P

R
O

D
U

K
SI

 D
A

N
 P

ER
IZ

IN
A

N
 

P
EN

G
O

B
A

TA
N

 T
R

A
D

IS
IO

N
A

L

111110

Pada tahun 2020, pangsa pasar usadhi 
(wellness) secara global ekonomi sebesar 
$4.4 trillion. Produk herbal tentu harus 
berkualitas, aman, dan efektif secara 
empiris sebagai obat tradisional untuk 
penanganan suatu keluhan penyakit. 
Keunggulan herbal relatif aman saat 
dikonsumsi dan tidak menimbulkan efek 
samping yang berbahaya, harganya 
terjangkau, merupakan pengejewantahan 
dari tradisi yang ada, serta di dukung 
dengan sumber daya alam melimpah 
menyebabkan produk herbal menjadi 
perhatian khusus bagi penyehat tradisional 
maupun pihak lainnya. Produk wellness 
perlu dikembangkan dengan kearifan 
lokal yang ada di Bali, khususnya usadha 
Bali. Suatu produk yang sudah beredar 
diperlukan adanya inovasi mengenai 
produk lain yang dapat mengungguli 
produk yang sudah ada. Sehingga produk 
inovasi dapat dilirik oleh pasar dan daya 
saing akan lebih meningkat. 

Karakteristik dari obat herbal 
mengandung beberapa senyawa aktif 
yang dapat dijadikan bahan baku obat. 
Perlu penelitian lebih dalam terkait zat 
aktif yang dapat mempengaruhi penyakit 
tertentu, dan dapat dikaitkan dengan 
kedokteran modern. Penguatan regulasi 
Obat Alami Indonesia dalam membangun 
kemandirian obat dan memastikan 
segementasi market. Didukung dengan 
adanya kolaborasi konkret dari pihak-
pihak terkait dalam pengembangan 
kemandirian obat alam Indonesia, seperti 
pendampingan BPOM serta kolaborasi 
dari hulu hingga hilir produksi obat herbal. 
Serta diperlukan adanya peningkatan 
kemandirian penjaminan mutu obat alam 
Indonesia seperti mengawal originalitias 
bahan baku obat alam serta penerapan 
Q-Marker dalam pengawalan mutu 
efficasy obat alam Indonesia. 



113112

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

Obat Tradisional adalah bahan atau 
ramuan bahan yang berupa bahan 
tumbuhan, bahan hewan, bahan mineral, 
dalam sediaan cairan (galenik), atau 
campuran dari bahan tersebut yang 
secara turun temurun telah digunakan 
untuk pengobatan berdasarkan 
pengalaman. Sedangkan Cara Pembuatan 
Obat Tradisional yang Baik (CPOTB) 
merupakan seluruh aspek kegiatan 
pembuatan Obat Tradisional yang 

bertujuan untuk menjamin agar produk 
yang dihasilkan senantiasa memenuhi 
persyaratan mutu yang ditetapkan sesuai 
dengan tujuan penggunaannya.

Penggolongan obat tradisional di 
Indonesia dapat dibagi menjadi tiga (3) 
jenis, yakni:
a. 	 Jamu 
	 Jenis obat tradisional yang keamanan 

dan khasiatnya hanya dibuktikan 

Registrasi Obat Tradisional dan Penerapan CPOTB
(Oleh Kepala Balai Besar Pengawas Obat dan Makanan di 

Denpasar : Dra. Desak Ketut Andika Andayani, Apt)



P
EN

G
U

A
TA

N
 P

R
O

D
U

K
SI

 D
A

N
 P

ER
IZ

IN
A

N
 

P
EN

G
O

B
A

TA
N

 T
R

A
D

IS
IO

N
A

L

113112

secara empiris atau turun-temurun 
dari nenek moyang. Dimana jumlah 
jamu di Indonesia mencapai >12.000.

b. 	 Obat Herbal Terstandar 
	 Berasal dari jamu, dimana keamanan 

dan khasiat sudah dibuktikan secara 
ilmiah melalui uji pra-klinik (toksisitas 
& farmakodinamik), bahan baku 
& produk jadi terstandar, memiliki 
sertifikat CPOTB dan mutu produk. 
OHT di Indonesia mencapai 86 produk

c. 	 Fitofarmaka 
	 Kelanjutan dari OHT, dimana keamanan 

dan khasiat dibuktikan secara ilmiah 
melalui uji klinik, bahan baku & produk 
jadi terstandar, memiliki sertifikat 
CPOTB, uji pra-klinik (toksisitas & 
farmakodinamik), dan mutu produk. 
Jumlah fitofarmaka di Indonesia hanya 
berjumlah 26 produk.

Untuk mengetahui suatu produk sudah 
terdaftar dan memiliki izin edar oleh 
BPOM adalah dengan melihat di dalam 
label produk bertuliskan POM TR/TL (9 
digit angka). Dalam upaya mendapat 
izin edar dari Badan Pengawas Obat dan 
Makanan (BPOM), maka obat tradisional 
harus memenuhi kriteria-kriteria sebagai 
berikut :
• 	 Menggunakan bahan berkhasiat dan 

bahan tambahan yang memenuhi 
persyaratan mutu, keamanan dan 
kemanfaatan / khasiat;

• 	 Dibuat dengan menerapkan Cara 
Pembuatan Obat Tradisional yang 
Baik (CPOTB).

• 	 Memenuhi persyaratan Farmakope 
Herbal Indonesia atau persyaratan 
lain yang diakui.

• 	 Berkhasiat yang dibuktikan secara 
empiris, turun temurun, dan/ atau 
secara ilmiah.

• 	 Penandaan berisi informasi yang 
lengkap, obyektif, dan tidak 
menyesatkan.

Sesuai PMK No, 007 tahun 2012 pasal 
4, Obat Tradisional yang diedarkan 
di wilayah Indonesia wajib memiliki 
Ijin Edar, dikecualikan : dibuat oleh 
usaha jamu racikan dan usaha jamu 
gendong, simplisia dan sediaan galenik 
untuk keperluan industri dan keperluan 
layanan pengobatan tradisional, serta 
obat tradisional digunakan untuk 
penelitian, sampel untuk registrasi dan 
pameran dalam jumlah terbatas dan 
tidak diperjualbelikan. Ijin edar yang 
dikeluarkan BPOM berlaku selama 5 
tahun, dan dapat diperpanjang selama 
memenuhi persyaratan.

Adapun larangan obat tradisional (sesuai 
PMK No.007/2017 Pasal 7) adalah:
1.	 Mengandung Bahan Kimia Obat yang 

merupakan hasil isolasi atau sintetik 
yang berkhasiat obat.

2.	 Dalam bentuk intravaginal, tetes 
mata, sediaan parenteral, suppositoria 
(kecuali untuk wasir).

3.	 Dalam bentuk cairan obat dalam yang 
mengandung etil alkohol (etanol) 
dengan kadar lebih dari 1%.



115114

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

4.	 Mengandung Narkotika atau 
psikotropika (Mytragina speciosa/
Kratom Sedatif).

5.	 Bahan lain yang berdasarkan 
pertimbangan kesehatan dan atau 
penelitian membahayakan kesehatan.

Izin edar berbentuk persetujuan 
pendaftaran suatu produk yang diberikan 
oleh Kepala Badan POM untuk dapat 
diedarkan di wilayah Indonesia. Dimana 
izin edar suatu produk melalui 2 tahap, 
yakni : (1) Permohonan Serifikat CPOTB 
bertahap, (2) Registrasi Produk untuk 
mendapatkan Izin Edar. Suatu produk 
harus memiliki izin edar karena diatur 
dalam UU No. 36 Tahun 2009 tentang 
Kesehatan pasal 105 ayat 2 yang 
berbunyi, sediaan farmasi yang berupa 
obat tradisional dan kosmetika serta 
alat kesehatan harus memenuhi standar 
dan/atau persyaratan yang ditentukan. 
Lebih lanjut dijelaskan pada pasal 106 
ayat 1 yang menyatakan bahwa sediaan 
farmasi dan alat kesehatan hanya dapat 
diedarkan setelah mendapat izin edar.

Cara Pembuatan Obat Tradisional yang 
Baik (CPOTB) merupakan seluruh aspek 
kegiatan pembuatan obat tradisional yang 
bertujuan untuk menjamin agar produk 
yang dihasilkan senantiasa memenuhi 
persyaratan mutu yang ditetapkan 
sesuai dengan tujuan penggunaannya. 
Hal ini penting dari aspek perlindungan 
konsumen, untuk menjamin bahwa 
produk yang dikonsumsi aman, bermutu, 
dan bermanfaat sesuai harapan konsumen 

terhadap produk. Sedangkan dari aspek 
pelaku usaha adalah untuk memastikan 
bahwa produk yang dihasilkan bernilai 
jual dan berdaya saing, sebagai tanggung 
jawab moral pelaku usaha terhadap 
keamanan produk yang dihasilkan, 
membangun dan meningkatkan citra 
perusahaan. Serta dari aspek regulasi 
dapat memastikan bahwa obat tradisional 
diproduksi di sarana produksi yang legal 
dan memenuhi standar sesuai peraturan 
yang berlaku.

Kebijakan Sertifikasi CPOTB Bertahap 
adalah penerapan aspek CPOTB 
yang dilakukan secara bertahap dan 
berkelanjutan bagi UKOT dan UMOT. 
Dasar hukum dari kebijakan ini adala 
Peraturan BPOM No.26 Tahun 2018 
tentang Pelayanan Pelayanan Perizinan 
Berusaha Terintegrasi secara Elektronik 
Sektor Obat dan Makanan. Dalam Pasal 
27 ayat (3) dinyatakan bahwa: Dalam 
hal UKOT atau UMOT belum dapat 
memenuhi persyaratan CPOTB secara 
menyeluruh, UKOT atau UMOT dapat 
mengajukan sertifikasi CPOTB Bertahap. 
Tujuan dari Sertifikasi CPOTB Bertahap ini 
adalah mengayomi pelaku UMKM Obat 
Tradisional, namun tetap memperhatikan 
aspek keamanan, kebermanfaatan, 
dan mutu obat tradisional melalui 
penahapan penerapan aspek CPOTB.  

Masa berlaku sertifikat CPOTB bertahap 
adalah selama 3 tahun dapat di 
perpanjang jika: (a) 2 (dua) kali pada tiap 
tahapan untuk UKOT yang memproduksi 



P
EN

G
U

A
TA

N
 P

R
O

D
U

K
SI

 D
A

N
 P

ER
IZ

IN
A

N
 

P
EN

G
O

B
A

TA
N

 T
R

A
D

IS
IO

N
A

L

115114

kapsul dan cairan obat dalam; (b) 3 (tiga) 
kali pada tiap tahapan untuk UKOT yang 
memproduksi sediaan selain kapsul dan 
cairan obat dalam; (c) 3 (tiga) kali pada 
tiap tahapan untuk UMOT.

Tahapan Penerapan CPOTB bertahap 
untuk UMOT adalah sebagai berikut.
1. 	 Sanitasi dan Higiene 

•	 Diterapkan pada setiap aspek 
pembuatan obat tradisional untuk 
menghindarkan perubahan mutu 
dan mengurangi kontaminan

•	 Diterapkan pada bangunan dan 
fasilitas, peralatan dan personel

•	 Progran sanitasi dan hygiene 
tersedia dan diikuti untuk 
menghilangkan kontaminan

2.	 Dokumentasi, antara lain memuat : 
•	 Setiap personel mendapat uraian 

tugas yang relevan secara jelas 
dan rinci untuk memperkecil risiko 
terjadi kekeliruan

•	 Semua dokumen : Protap, 
Spesifikasi, Formulir dan catatan

•	 Dokumen terkait pembuatan 
termasuk pengawasan mutu 
sesuai izin edar.

•	 Catatan pengolahan bets

	 Tahapan Penerapan CPOTB 
Bertahap untuk UKOT. Setelah 
didapatkan verifikasi terhadap Tahap 
1 (Sanitasi dan Hygiene) dan Tahap 2 
(Dokumentasi) dilanjutkan dengan,

3.	 Manajemen Mutu 
•	 Penjaminan mutu obat tradisional 

dari bahan awal dan bahan mentah, 
proses pembuatan, bangunan, 
peralatan dan semua personel yang 
terlibat

•	 Sistem Mutu: kebijakan mutu, 
struktur organisasi, protap 
pengendalian perubahan

4.	 Produksi 
	 Mengikuti prosedur yang telah 

ditetapkan yang memenuhi ketentuan 
CPOTB sehingga menghasilkan produk 
yang memenuhi syarat mutu dan 
syarat registrasi: pengolahan bahan 
mentah, penimbangan, pencegahan 
kontaminasi silang/mikroba, sistem 
penomoran bets, pengemasan, dan 
lain-lain.

5.	 Pengawasan Mutu 
	 Tidak terbatas pada kegiatan 

laboratorium, tetapi juga terlibat dalam 
keputusan terkait dengan mutu produk 
antara lain : pengambilan sampel, 
pengujian, program stabilitas pasca 
pemasaran, pengawasan selama proses.

6.	 Cara Penyimpanan dan Pengiriman 
	 Membantu dalam menjamin mutu 

dan integritas produk selama proses 
penyimpanan dan pengiriman dengan 
menerapkan prinsip CPOTB antara 
lain : personel yang terlatih, sistem 
FEFO/FIFO, bangunan dan fasilitas 
penyimpanan, pemantauan kondisi 
penyimpanan dan transportasi, 
kendaraan dan peralatan transportasi, 
keluhan kegiatan kontrak.



117116

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

7.	 Personalia 
	 Personalia sangat penting dalam 

penjaminan mutu pembuatan 
obat tradisional yang benar, 
antara lain terkait: kualifikasi dan 
tanggungjawab, dan pelatihan.

8.	 Bangunan, Fasilitas dan Peralatan, 
meliputi:
•	 Lingkungan bebas banjir, 

penampungan sampah 
•	 Desain dan tata letak 
•	 Pembersihan, perawatan dan 

perbaikan
•	 Area produksi. Penyimpanan, area 

pendukung, pengujian. Peralatan
9.	 Penanganan Keluhan terhadap 

produk, Penarikan Kembali produk, 
dan Produk Kembalian

 	 Semua keluhan dan informasi yang 
berkaitan dengan kemungkinan 
kerusakan produk dapat bersumber 
dari dalam maupun luar industri, perlu 
penanganan dan pengkajian secara 
teliti

10.	Inspeksi Diri 
•	 Untuk mengevaluasi apakah 

semua aspek pembuatan obat 
tradisional sudah memenuhi 
kaidah CPOTB 

•	 Dibuat daftar periksa 
•	 Tim Inspeksi Diri 
•	 Cakupan dan frekuensi
•	 Laporan 

11.	Kontrak produksi dan pengujian



P
EN

G
U

A
TA

N
 P

R
O

D
U

K
SI

 D
A

N
 P

ER
IZ

IN
A

N
 

P
EN

G
O

B
A

TA
N

 T
R

A
D

IS
IO

N
A

L

117116

Dalam misi pemerintah Provinsi Bali 
tahun 2018-2023, tertuang misi ke-16 
yang menyatakan bahwa membangun 
dan mengembangkan pusat-pusat 
perekonomian baru sesuai dengan 
potensi kabupaten/kota di Bali dengan 
memberdayakan sumber daya lokal 
untuk mendukung pertumbuhan ekonomi 
dalam arti luas. Lalu misi ke-17 tertuang 
membangun dan mengembangkan 
industri kecil dan menengah berbasis 
budaya (branding Bali) untuk memperkuat 
perekonomian krama Bali. Dimana dengan 

misi-misi tersebut, sangat jelas bahwa 
pemerintah Provinsi Bali mendukung 
upaya pengangkatan atau eksistensi 
dan pengeksplorasian kebudayaan Bali 
khususnya obat tradisional Bali atau 
kosmetika Bali, agar dapat menjadi suatu 
produk yang bermutu dan dapat berdaya 
saing tinggi. 

Pertumbuhan industri kecil dan menengah 
obat tradisional di provinsi Bali terjadi 
tren atau kecenderungan peningkatan 
dari tahun ke tahun. Pada tahun 2022 data 

Registrasi Obat Tradisional dan Penerapan CPOTB
(Oleh Kepala Dinas Perindustrian dan Perdagangan Provinsi Bali: 

I Wayan Jarta)



119118

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

industri kosmetik, obat dan obat-obatan 
tradisional di Provinsi Bali mencapai 
222 industri yang menyerap 535 tenaga 
kerja. Dimana Kabupaten Buleleng 
memiliki jumlah industri kosmetik, obat 
dan obat-obatan tradisional yang paling 
banyak yakni 52 industri dan 141 tenaga 
kerja, diikuti dengan Kabupaten Bangli 
sebanyak 46 industri dan 64 tenaga kerja, 
dan Kabupaten Klungkung sebanyak 35 
industri dan 41 tenaga kerja.

Adanya kebijakan atau giat untuk 
melestarikan warisan budaya dalam hal 
pengobatan dan produk obat tradisional 
yang harus digarap sebagai pertumbuhan 
perekonomian masyarakat serta harus 
di kembangkan secara konsisten dan 
berkelanjutan. Branding Bali harus 
dipertahankan dan diberdayakan, 
sehingga tidak latah atau mengikuti 
istilah-istilah luar. Sehingga suatu produk 
mencerminkan ciri produk dari Bali, dan 
dapat mengangkat citra Bali di mata dunia 
melalui produk-produk obat tradisional.

Penguatan Produksi dan Perizinan 
Industri Obat Tradisional Bali telah 
dilakukan melalui beberapa kegiatan dan 
kebijakan sebagai berikut : 
• 	 Bimbingan Teknis Kepada Industri 

Herbal di Kabupaten/Kota di Bali 
• 	 Pendampingan Legalitas Usaha (NIB).
• 	 Pendampingan Desain Logo, Desain 

Kemasan, Desain Media Promosi, 
Layanan Digital, Katalog Digital, 
Video Marketing Animasi, Kekayaan 
Intelektual (UPTD. Rumah Kreatif).

• 	 Pembentukan Sentra Industri Obat 
Tradisional di Desa Catur, Kintamani.

• 	 Bantuan Sarana Prasarana di Sentra 
Catur, Kintamani.

•	 Promosi dan Pemasaran (Pameran 
IKM Bali Bangkit, dan lain-lain).



P
EN

G
U

A
TA

N
 P

R
O

D
U

K
SI

 D
A

N
 P

ER
IZ

IN
A

N
 

P
EN

G
O

B
A

TA
N

 T
R

A
D

IS
IO

N
A

L

119118

Landasan Filosofis Bangsa Indonesia 
menyatakan bahwa kesehatan itu 
merupakan unsur kesejahteraan yang 
dicita-citakan oleh Negara. Hal ini 
tercantum dalam Alinea keempat 
Pembukaan Undang-Undang Dasar 
1945 yang berbunyi : “Negara 
melindungi segenap bangsa dan seluruh 
tumpah darah Indonesia, memajukan 
kesejahteraan umum dan mencerdaskan 
kehidupan bangsa”.

Selain landasan filosofis, terdapat 
landasan konstitusional mengenai 
kesehatan yang tercantum dalam:
• 	 Pasal 27 ayat (2) Undang-Undang 

Dasar 1945 disebutkan: “Tiap warga 
negara berhak atas pekerjaan 
dan penghidupan yang layak bagi 
kemanusiaan”. 

• 	 Pasal 28 H ayat (1) berbunyi : “Setiap 
orang berhak hidup sejahtera lahir 
dan batin, bertempat tinggal, dan 

Perizinan Pengobatan Tradisional (Empiris, 
Komplementer, Integrasi -STPT, STRKT)

(Oleh Ketua DPP Gotra Pengusadha Bali: 
Dr. Putu Suta Sadnyana, SH, MH.)



121120

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

mendapatkan lingkungan hidup 
yang baik dan sehat serta berhak 
memperoleh pelayanan kesehatan”. 

• 	 Pasal 28 H ayat (2) berbunyi: 
“Setiap orang berhak mendapatkan 
kemudahan dan perlakuan khusus 
untuk memperoleh kesempatan dan 
manfaat yang sama guna mencapai 
persamaan dan keadilan”

Dalam kesehatan, adapun istilah 
Pengobatan Tradisional dan 
Komplementer dalam dunia Internasional 
sebagai berikut. 
•	 Strategi Pengembangan 2002-2005 

oleh World Health Organization (WHO) 
yang mengakomodasi kepentingan 
kesehatan tradisional, baik yang 
merupakan pengembangan dari 
kultur budaya setempat maupun yang 
berasal dari kultur budaya lain.

•	 WHO mengistilahkan kesehatan 
tradisional sebagai traditional 
medicine bagi negara-negara timur, 
complementary and alternative 
medicines bagi negara-negara barat. 

•	 Obat tradisional menurut Organisasi 
Kesehatan Dunia (WHO) adalah 
keseluruhan dari pengetahuan, 
keterampilan, dan praktek 
berdasarkan teori, kepercayaan, 
dan pengalaman asli setempat yang 
digunakan untuk pemeliharaan 
kesehatan dan pengobatan penyakit 
fisik dan mental.

Dalam Undang-Undang Pemajuan 
Kebudayaan yakni Undang-Undang 
Nomor 5 Tahun 2017 tentang Pemajuan 
Kebudayaan yang dalam konsiderannya 
huruf a berbunyi: “bahwa Negara 
memajukan Kebudayaan Nasional 
Indonesia di tengah peradaban 
dunia dan menjadikan kebudayaan 
sebagai investasi untuk membangun 
masa depan dan peradaban bangsa 
demi terwujudnya tujuan nasional 
sebagaimana diamanatkan oleh Undang-
Undang Dasar Negara Republik Indonesia 
Tahun 1945”. Pada huruf b berbunyi: 
“bahwa keberagaman kebudayaan 
daerah merupakan kekayaan dan 
identitas bangsa yang sangat diperlukan, 
untuk memajukan kebudayaan 
nasional Indonesia di tengah dinamika 
perkembangan dunia”.  Pasal 5, obyek 
Pemajuan Kebudayaan meliputi pula: “c. 
pengetahuan tradisional”.

Konsep Sehat Menurut Undang-Undang 
Kesehatan, yakni: 
• 	 Bab I Ketentuan Umum Undang-

Undang Nomor 36 Tahun 2009 
Tentang Kesehatan yang diundangkan 
di Jakarta pada tanggal 13 Oktober 
2009 (Lembaran Negara tahun 2009 
Nomor 144), pasal 1 angka 1 berbunyi 
: “Kesehatan adalah keadaan sehat, 
baik secara fisik, mental, spiritual 
maupun sosial yang memungkinkan 
setiap orang untuk hidup produktif 
secara sosial dan ekonomis”. 



P
EN

G
U

A
TA

N
 P

R
O

D
U

K
SI

 D
A

N
 P

ER
IZ

IN
A

N
 

P
EN

G
O

B
A

TA
N

 T
R

A
D

IS
IO

N
A

L

121120

• 	 Angka 2-nya berbunyi: “Sumber 
daya di bidang kesehatan adalah 
segala bentuk dana, tenaga, 
perbekalan kesehatan, sediaan 
farmasi dan alat kesehatan serta 
fasilitas pelayanan kesehatan dan 
teknologi yang dimanfaatkan untuk 
menyelenggarakan upaya kesehatan 
yang dilakukan oleh pemerintah, 
pemerintah daerah, dan/atau 
masyarakat”. 

• 	 Angka 16 berbunyi: “Pelayanan 
kesehatan tradisional adalah 
pengobatan dan/atau perawatan 
dengan cara dan obat yang mengacu 
pada pengalaman dan keterampilan 
turun temurun secara empiris yang 
dapat dipertanggungjawabkan dan 
diterapkan sesuai dengan norma yang 
berlaku di masyarakat”.

Klasifikasi Yankestrad dalam UU 
Kesehatan No.36 Tahun 2009 adalah 
sebagai berikut. 
•	 Pasal 59 mengatur klasifikasi jenis 

pelayanan kesehatan tradisional 
dalam dua jenis, yaitu: Ayat (1) 
berbunyi: “Berdasarkan cara 
pengobatannya, pelayanan kesehatan 
tradisional terbagi menjadi: 
Pelayanan kesehatan tradisional yang 
menggunakan keterampilan; dan 
Pelayanan kesehatan tradisional yang 
menggunakan ramuan. 

•	 Ayat (2) berbunyi: “Pelayanan 
kesehatan tradisional sebagaimana 
dimaksud dalam ayat (1) dibina 
dan diawasi oleh Pemerintah agar 

dapat dipertanggungjawabkan 
manfaat dan keamanannya serta 
tidak bertentangan dengan norma 
agama”. 

•	 Ayat (3) berbunyi: “Ketentuan lebih 
lanjut mengenai tata cara dan jenis 
pelayanan kesehatan tradisional 
sebagaimana dimaksud pada ayat (1) 
diatur dengan Peraturan Pemerintah.

Penyehat Tradisional Empiris 
•	 Peraturan Menteri Kesehatan Nomor 

61 Tahun 2016 itu menyebutkan 
pengertian dari penyehat tradisional 
empiris, yaitu dalam pasal 1 ayat 
(3) berbunyi: “Penyehat Tradisional 
adalah setiap orang yang melakukan 
pelayanan Kesehatan Tradisional 
Empiris yang pengetahuan dan 
keterampilannya diperoleh melalui 
pengalaman turun temurun atau 
Pendidikan non formal”. 

•	 Pasal 13 ayat (1) nya berbunyi: 
“Pelayanan kesehatan tradisional 
empiris dikelompokkan berdasarkan 
cara pelayanannya”. 

•	 Pasal 13 ayat (2) nya berbunyi: “Cara 
pelayanan sebagaimana dimaksud 
pada ayat (1) meliputi: Keterampilan, 
Ramuan; dan Kombinasi dengan 
memadukan antara penggunaan 
ramuan dan keterampilan.



123122

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

Kemungkinan Adanya Tuntutan Ganti 
Kerugian dalam Yankestrad 
•	 Pasal 58 ayat (1) Undang-Undang 

Nomor 36 Tahun 2009 tentang 
Kesehatan yang berbunyi: “Setiap 
orang berhak menuntut ganti 
rugi terhadap seseorang, tenaga 
kesehatan, dan/atau penyelenggara 
kesehatan yang menimbulkan 
kerugian akibat kesalahan atau 
kelalaian dalam pelayanan kesehatan 
yang diterimanya”.

Pelayanan Kesehatan Tradisional Empiris 
dan Komplementer dalam Peraturan 
Gubernur Bali No.55 Th 2019, menyatakan 
bahwa:
•	 Bab I Ketentuan Umum, pasal 1, yang 

dimaksud dengan : 
•	 Angka 10: Pelayanan Kesehatan 

Tradisional Bali adalah pelayanan 
kesehatan tradisional bersumber pada 
tradisi pengobatan masyarakat Bali. 

•	 Angka 11: Pelayanan Kesehatan 
Tradisional Bali Empiris adalah 
penerapan pengobatan tradisional 
Bali yang manfaat dan keamanannya 
terbukti secara empiris. 

•	 Angka 12: Pelayanan Kesehatan 
Tradisional Bali Komplementer adalah 
pengobatan tradisional Bali yang 
memanfaatkan ilmu biomedis dan 
biokultural dalam penjelasannya serta 
manfaat dan keamanannya terbukti 
secara ilmiah.

Pelayanan Kesehatan Tradisional Empiris 
dan Komplementer di Rumah Sakit 
sebagai implementasi dari Surat Edaran 
Nomor: HK.02.02/IV/0238/2020 tentang 
Penyelenggaraan Pelayanan Kesehatan 
Tradisional Untuk Kebugaran (Wellness) 
Bagi Pasien, Pengunjung dan SDM Di 
Rumah Sakit. Adapun Jenis pelayanan 
kesehatan tradisional untuk kebugaran 
(wellness) yang dapat dikembangkan: 
Pelayanan SPA, Pijat Kebugaran, Refleksi, 
Gerai jamu, dan lain-lain.

Berdasarkan cara 
pengobatannya, pelayanan 
kesehatan tradisional 
terbagi menjadi: Pelayanan 
kesehatan tradisional 
yang menggunakan 
keterampilan; dan 
Pelayanan kesehatan 
tradisional yang 
menggunakan ramuan



P
EN

G
U

A
TA

N
 P

R
O

D
U

K
SI

 D
A

N
 P

ER
IZ

IN
A

N
 

P
EN

G
O

B
A

TA
N

 T
R

A
D

IS
IO

N
A

L

123122

Tata laksana pelayanan kesehatan 
tradisional untuk kebugaran (wellness) 
di rumah sakit diselenggarakan dengan 
kriteria:
a)	 Operasional pelayanan diatur oleh 

Bagian umum dengan pengelolaan 
oleh koperasi/Dharma Wanita/pihak 
ketiga

b)	 Dapat dipertanggungjawabkan 
keamanan dan manfaatnya secara 
empiris, dan digunakan secara 
rasional.

c)	 Tidak bertentangan dengan norma 
agama dan norma yang berlaku di 
masyarakat.

d)	 Tidak untuk melakukan intervensi 
tubuh yang bersifat invasif serta 
menggunakan alat dan teknologi 
yang aman bagi kesehatan.

e)	 Dilakukan penyehat tradisional yang 
memiliki Surat Terdaftar Penyehat 
Tradisional yang masih berlaku.

Berdasarkan berbagai regulasi yang 
mengatur pelayanan kesehatan 
tradisional di Indonesia maupun di 
Bali mewajibkan praktisi empiris atau 
penyehat tradisional, minimal harus 
memiliki sertifikat terdaftar pada Negara 
melalui Dinas Kesehatan Kota/Kabupaten 
dalam bentuk Surat Terdaftar Penyehat 

Tradisional (STPT). Dasar Hukumnya 
adalah Peraturan Menteri Kesehatan 
Republik Indonesia Nomor 61 Tahun 2016 
tentang Yankestrad Empiris. Sehingga 
apabila dilakukan praktik tanpa terdaftar/ 
tanpa ijin, dapat disebut melaksanakan 
pekerjaan tanpa hak atau disebut pula 
malpraktik administrasi. 

Lebih jelasnya pada pasal 4, Permenkes 
No. 61 Tahun 2016 tentang Pelayanan 
Kesehatan Tradisional Empiris adalah 
sebagai berikut:
1) Penyehat Tradisional yang akan 

melakukan Pelayanan Kesehatan 
Tradisional Empiris wajib memiliki 
STPT;

2)	 Penyehat Tradisional sebagaimana 
dimaksud pada ayat (1) hanya dapat 
memiliki 1 (satu) STPT;

3)	 STPT sebagaimana dimaksud pada 
ayat (2) hanya berlaku untuk 1 (satu) 
tempat praktik;

4)	 STPT sebagaimana dimaksud pada 
ayat (1) hanya diberikan kepada 
Penyehat Tradisional yang tidak 
melakukan intervensi terhadap 
tubuh yang bersifat invasif serta tidak 
bertentangan dengan konsep dan ciri 
khas pelayanan kesehatan tradisional 
empiris.





P E N G U ATA N  P E L AYA N A N 
D A N  P E M A N F A ATA N  O B AT -

O B AT  T R A D I S I O N A L

B A B  7



126

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

P E N G U ATA N 
P E L AYA N A N  D A N 

P E M A N F A ATA N 
O B AT - O B AT 

T R A D I S I O N A L
Pengobatan Usadha Bali yang terintegrasi perlu 

dioptimalkan yang dapat dijalankan dengan pengobatan 

konvensional.



127



129128

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

Jaminan Kesehatan Nasional atau JKN 
merupakan salah satu program jaminan 
sosial yang diberikan pemerintah kepada 
masyarakat Indonesia untuk memberikan 
kapasitas finansial masyarakat pada saat 
membutuhkan pelayanan kesehatan 
atau perawatan medis. Jumlah Peserta 
JKN Provinsi Bali sebesar 4.269.402 
jiwa dengan jumlah peserta aktif 
sebesar 3.615.775 jiwa (84,69%) dan 
peserta tidak aktif sebesar 653.627 jiwa 
(15,31%). Adapun kerjasama dengan 
fasilitas kesehatan provinsi Bali (per 1 
Juli 2023) adalah 118 klinik pratama, 120 
puskesmas, 92 praktik dokter gigi, 6 klinik 
TNI, 12 klinik Polri, 293 Dokter praktik 
Perorangan.  7 KLinik Utama, 3 Kelas A, 10 
Kelas B, 42 Kelas C, dan 11 Kelas D. 

Sistem pelayanan kesehatan dalam 
program JKN diatur dalam UU Nomor 
40/2004 tentang Sistem Jaminan Sosial 
Nasional dan Perpres 82 tahun 2018 
tentang Jaminan Kesehatan. Dimana 
menekankan pada manfaat jaminan 
kesehatan bersifat pelayanan kesehatan 
perseorangan mencakup pelayanan 
promotif, preventif, kuratif dan 
rehabilitatif. Serta pelayanan kesehatan 
dilaksanakan secara berjenjang sesuai 

indikasi medis dan kompetensi fasilitas 
kesehatan dimulai dari FKTP (Fasilitas 
Kesehatan Tingkat Pertama), kecuali 
dalam kondisi gawat darurat. Dimana 
dalam Jaminan Kesehatan Nasional 
(JKN) yang diselenggarakan Badan 
Penyelenggara Jaminan Sosial (BPJS) 
menerapkan sistem rujukan pada 
penerapan praktiknya. Tujuan sistem 
rujukan adalah agar peserta mendapatkan 
pelayanan yang bermutu serta peserta 
dapat mengakses layanan kesehatan 
dengan cepat dan tepat, karena tidak 
terjadi penumpukan di Faskes tingkat 
lanjutan.

Fokus terkait Framework program JKN 
adalah regultor (based on regulation). 
Dimana regulator roles adalah 
menetapkan paket manfaat, menetapkan 
standar tarif pelayanan kesehatan, 
menetapkan mekanisme pembayaran 
ke faskes, dan menetapkan peserta 
penerima bantuan. Sedangkan BPJS 
hanya sebagai manajemen administrasi 
dan keluhan, serta verifikasi dan 
pembayaran klaim tepat waktu.  Manfaat 
pelayanan kesehatan perorangan, 
mencakup manfaat medis dan manfaat 
non medis. Fasilitas Kesehatan Rujukan 

Pembiayaan Kesehatan Pengobatan Tradisional 
Dalam Program JKN

(Oleh Asisten Deputi Bidang Jaminan Pembiayaan Kesehatan: 
Joys Karman Nike Palupi)



P
EN

G
U

A
TA

N
 P

EL
A

YA
N

A
N

 D
A

N
 P

EM
A

N
FA

A
TA

N
 

O
B

A
T-

O
B

A
T 

TR
A

D
IS

IO
N

A
L

129128
tingkat pertama adalah administrasi 
pelayanan, pelayanan promotif dan 
preventif, pemeriksaan, pengobatan dan 
konsultasi medis, tindakan medis maupun 
non spesialistik, obat, alkes, bahan 
medis habis pakai, laboratorium tingkat 
pertama, rawat inap tingkat pertama. 

Sedangkan Fasilitas Kesehatan Rujuan 
Tingkat Lanjutan adalah sebagai berikut.
•	 Administrasi pelayanan
•	 Pemeriksaan, pengobatan & 

konsultasi medis dasar (gawat darurat)
•	 Pemeriksaan, pengobatan & 

konsultasi spesialis
•	 Tindakan medis spesialistik
•	 Obat, alkes, bahan medis habis pakai
•	 Rehabilitasi medis
•	 Pelayanan darah

•	 Pemulasaran jenazah
•	 Penunjang diagnostik lanjutan
•	 Pelayanan KB
•	 Rawat inap intensif/non intensif

Dari beberapa hal yang dijamin dalam 
Program JKN, terdapat beberapa yang 
tidak dijamin dalam program JKN-KIS 
adalah sebagai berikut
a.	 Pelayanan kesehatan yang dilakukan 

tanpa melalui prosedur sebagaimana 
diatur dalam peraturan yang berlaku; 

b.	 Pelayanan kesehatan yang dilakukan 
di Fasilitas Kesehatan yang tidak 
bekerjasama dengan BPJS Kesehatan, 
kecuali dalam keadaan gawat darurat; 

c.	 Pelayanan kesehatan yang dijamin 
oleh program jaminan kecelakaan 
kerja terhadap penyakit atau 



131130

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

cedera akibat kecelakaan kerja atau 
hubungan kerja; 

d.	 Pelayanan kesehatan yang dijamin 
oleh program jaminan kecelakaan 
lalu lintas yang bersifat wajib sampai 
nilai yang ditanggung oleh program 
jaminan kecelakaan lalu lintas; 

e.	 Pelayanan kesehatan yang dilakukan 
di luar negeri; 

f.	 Pelayanan kesehatan untuk tujuan 
estetik; 

g.	 Pelayanan untuk mengatasi 
infertilitas; 

h.	 Pelayanan meratakan gigi(ortodonsi); 
i.	 Gangguan kesehatan/penyakit akibat 

ketergantungan obat dan/atau 
alkohol; 

j.	 Gangguan kesehatan akibat sengaja 
menyakiti diri sendiri, atau akibat 
melakukan hobi yang membahayakan 
diri sendiri; 

k.	 Pengobatan komplementer, 
alternatif dan tradisional yang belum 
dinyatakan efektif berdasarkan 
penilaian teknologi kesehatan (health 
technology assessment); 

l.	 Pengobatan dan tindakan medis yang 
dikategorikan sebagai percobaan 
(eksperimen); 

m.	 Alat dan obat kontrasepsi, kosmetik, 
makanan bayi, dan susu; 

n.	 Perbekalan kesehatan rumahtangga;
o.	 Pelayanan kesehatan akibat bencana 

pada masa tanggap darurat, kejadian 
luar biasa/wabah; 

p.	 Pelayanan kesehatan pada kejadian 
tak diharapkan yang dapat dicegah 
(preventable adverseevents);

q.	 Pelayanan lainnya yang tidak ada 
hubungan dengan Manfaat Jaminan 
Kesehatan yang diberikan.

Upaya kuratif melalui Peraturan Presiden 
Nomor 82 Tahun 2018 Tentang Jaminan 
Kesehatan yang menyatakan setiap 
peserta berhak memperoleh manfaat 
jaminan kesehatan yang bersifat 
pelayanan kesehatan perorangan, sesuai 
dengan kebutuhan medis yang diperlukan. 
BPJS Kesehatan terus berinovasi dan 
mendukung penuh upaya pemerintah 
dalam meningkatkan tata kelola 
jaminan kesehatan untuk membangun 
sistem dan layanan kesehatan, untuk 
pelayanan yang komprehensif, 
terjangkau, berkualitas, bermartabat, 
dan memberdayakan seluruh peserta 
JKN. Diperlukan komitmen yang kuat 
dari Pemerintah dan dukungan seluruh 
stakeholder serta institusi terkait untuk 
menjamin keberhasilan program JKN 
dalam perluasan akses dan pemberian 
layanan yang berkualitas.

Dukungan seluruh Pemangku 
Kepentingan untuk turut serta dalam 
mendukung dan memberikan layanan 
terbaik kepada Peserta melalui 
implementasi Janji Layanan JKN. Mudah 
(Akses layanan kesehatan, administrasi 
layanan kesehatan), Cepat (antrian 
pelayanan di Faskes, mendapatkan 
informasi), dan Setara (Tidak terdapat 
perbedaan pelayanan kesehatan di 
fasilitias kesehatan).



P
EN

G
U

A
TA

N
 P

EL
A

YA
N

A
N

 D
A

N
 P

EM
A

N
FA

A
TA

N
 

O
B

A
T-

O
B

A
T 

TR
A

D
IS

IO
N

A
L

131130

Kesehatan menurut UU No. 36 Tahun 
2009 adalah keadaan sehat, baik secara 
fisik, mental, spritual maupun sosial yang 
memungkinkan setiap orang untuk hidup 
produktif secara sosial dan ekonomis. 
Sehat menurut WHO adalah keadaan 
yang sempurna baik fisik, mental maupun 
sosial, tidak hanya terbebas dari penyakit 
atau kelemahan/cacat. Serta sehat 
menurut Ayurweda adalah harmoni, 
keseimbangan antara pikiran, tubuh dan 
jiwa.

Konsep Pelayanan Kesehatan 
Tradisional Bali adalah adanya gangguan 
keseimbangan individu disebabkan oleh 
ketidakseimbangan/harmoni bhuana alit 
(tubuh manusia) dengan bhuana agung 
(lingkungan alam semesta), unsur fisik, 
mental, sosial, spiritual dan budaya 
(Pergub 55 Tahun 2019 tentang Pelayanan 
Kesehatan Tradisional Bali)

Implementasi Layanan Kesehatan Tradisional 
RSBM

(Oleh Direktur Utama Rumah Sakit Bali Mandara: 
dr. Ketut Suarjaya, MPPM)



133132

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

Penyelenggaraan pelayanan kesehatan 
tradisional integrasi di rumah sakit 
berdasarkan penetapan oleh pimpinan 
rumah sakit berdasarkan rekomendasi 
komite medik yakni, jenis dan modalitas 
pelayanan kesehatan tradisional yang 
diintegrasikan, standar dan prosedur 
operasional pelayanan kesehatan 
tradisional integrasi, unit pelayanan 
kesehatan tradisional integrasi, 
pembentukan & penetapan tim yang akan 
memberikan pelayanan, serta penerbitan 
kewenangan klinik tenaga kesehatan 
yang menyelenggarakan pelayanan 
kesehatan tradisional integrasi. 

Pengobatan tradisional Bali mengacu 
pada tradisi, pengalaman, keterampilan 
turun-temurun masyarakat Bali, baik 
yang belum tercatat maupun yang telah 
terliterasi dalam lontar usadha dan atau 
pendidikan/pelatihan, dan diterapkan 
sesuai dengan norma yang berlaku dalam 
masyarakat Bali. Pengobatan Tradisional 
Bali mempunyai ciri khas meliputi:
a.	 Berkonsep pelayanan kesehatan 

tradisional Bali.
b.	 Berakar budaya Bali dan/atau kearifan 

lokal/lontar usadha.
c.	 Prosedur penetapan kondisi 

kesehatan klien/pasien ditetapkan 
dengan mengacu pada lontar usadha. 

d.	 Mengacu pada tata laksana pelayanan 
kesehatan tradisional Bali.

e.	 Menggunakan alat dan teknologi 
kesehatan tradisional yang sesuai 
dengan keilmuannya.

Pelayanan Kesehatan Tradisional Bali 
harus memenuhi kriteria yang meliputi:
a.	 Dapat dipertanggungjawabkan 

keamanan dan manfaatnya mengikuti 
kaidah-kaidah ilmiah bermutu 
dan digunakan secara rasional dan 
tidak bertentangan dengan norma 
agama dan norma yang berlaku di 
masyarakat.

b.	 Tidak membahayakan kesehatan 
klien/pasien.

c.	 Memperhatikan kepentingan terbaik 
klien/pasien.

d.	 Memiliki potensi pencegahan 
penyakit, peningkatan kesehatan, 
penyembuhan, pemulihan kesehatan, 
dan meningkatkan kualitas hidup 
klien/pasien secara fisik, mental, ciri 
dan spiritual.

e.	 Tidak bertentangan dengan program 
pemerintah dalam upaya peningkatan 
derajat kesehatan masyarakat.

Pengobatan tradisional 
Bali mengacu pada tradisi, 
pengalaman, keterampilan 
turun-temurun masyarakat 
Bali



P
EN

G
U

A
TA

N
 P

EL
A

YA
N

A
N

 D
A

N
 P

EM
A

N
FA

A
TA

N
 

O
B

A
T-

O
B

A
T 

TR
A

D
IS

IO
N

A
L

133132

Tujuan pengembangan layanan kesehatan 
tradisional integrasi di Rumah Sakit Bali 
Mandara (RSBM) adalah (1) Mendukung 
implementasi Pergub. 55 tahun 2019, (2) 
Mendukung layanan terapi konvensional 
dalam menjamin kuntinuitas perawatan 
pasien yang lebih baik, (3) Pengurangan 
biaya perawatan jangka panjang, (4) 
Media penyalur produksi produk-produk 
herbal lokal. Jenis layanan kesehatan 
tradisional di RSBM adalah terapi energi, 
terapi akupunktur, terapi akupresur, 
hipnoterapi, terapi herbal, dan bekam. 
Dengan penyakit terbanyak di poli 
kestrad RSBM adalah nyeri kepala dan 
bahu, dipepsia, low back pain, post stroke, 
insomnia, dan PTSD (Post Traumatic 
Stress Disorder).

Obat tradisional yang tersedia di RSBM 
merupakan produk jamu dan simplisia 
yang diproduksi oleh P4TO (Pusat 
Pengolahan Pasca Panen Tanaman Obat) 
Bali yang sudah tersertifikasi BPOM. 
Pemberian Obat Tradisional di RSUD Bali 
Mandara dilakukan oleh Dokter Umum 
terlatih yang bertugas di Poli Kesehatan 
Tradisional. Adapun Kendala dalam 
pemanfaatan obat tradisional di RSBM 
adalah sebagai berikut.
i.	 Penyediaan obat-obat tradisional 

di rumah sakit melalui mekanisme 
pengadaan melalui farmasi sering 
terkendala administrasi yang belum 
dapat dipenuhi oleh produsen lokal 
seperti harus ada faktur pajak dan 
lain-lain. 

ii.	 Belum adanya Nakestrad Terapi 
Herbal. 

iii.	 Keraguan pemberi layanan/dokter 
spesialis meresepkan obat tradisional 
karena: a. Belum jelasnya regulasi 
dan legalitas terkait kewenangan; 
b. Tidak banyaknya bukti ilmiah 
terkait keamanan dan efektifitas; c. 
Ketidakpastian komposisi dan dosis, 
sehingga kesulitan mengatur dosis 
yang tepat dan mengontrol efek 
samping yang terjadi dan interaksi 
dengan obat modern. 

iv.	 Minat pasien yang belum kuat untuk 
memakai obat tradisional, dimana 
persepsi pasien yang berobat ke 
rumah sakit adalah mendapat obat 
modern. Sulit dianjurkan untuk 
memakai obat tradisional, karena 
pembiayaan harus ditanggung pasien 
(belum termasuk pembiayaan BPJS). 

v.	 Masih minimnya adanya kegiatan 
pelatihan yang diperuntukan kepada 
dokter/dokter spesialis terkait 
kesehatan tradisional/obat tradisional.

Strategi pengembangan layanan 
kesehatan tradisional integrasi di Rumah 
Sakit Bali Mandara (RSBM) adalah 
sebagai berikut.
1.	 Menguatkan Komitmen dari Pimpinan 

dan Pemberi Layanan : 
•	 Sosilisasi internal kepada 

Manajemen, Komite Medik/dokter 
spesialis. Pegawai rumah sakit 

•	 Menguatan koordinasi internal 
antar unit layanan 



135134

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

2.	 Mengupayakan Peningkatan Kualitas 
Layanan secara berkelanjutan : 
•	 Pelatihan Sumber Daya Manusia 

layanan 
•	 Pemenuhan standar layanan, 

seperti regulasi, sarana/prasarana, 
dan lain-lain

3.	 Memberikan kemudahan akses 
layanan: 
•	 Tarif yang terjangkau 
•	 Tempat yang nyaman 
•	 Melayani homecare 

4.	 Melakukan Upaya Pemasaran 
layanan: 
•	 Pemasaran melalui berbagai 

media
•	 Pembuatan paket layanan seperti 

paket layanan penurunan berat 
badan beklaborasi dengan ahli gizi 
dan fisioterapi 

•	 Webinar/Seminar Kesehatan 
Tradisional 

5.	 Melakukan monitoring dan Evaluasi 
secara berkala : 
•	 Perbaikan layanan 
•	 Pengembangan layanan sesuai 

kebutuhan masyarakat 
6.	 Mendorong penelitian layanan 

kestrad berbasis evidence based.

Saran dalam pengembangan kesehatan 
tradisional, terutama pemanfatan obat 
tradisional adalah sebagai berikut
1.	 Regulator (Kemenkes, Dinkes, BPOM) 

diperlukan untuk pengkajian terkait 
regulasi pengobatan tradisional, dan 
kewenangan dokter, standarisasi 
dosis dan komposisi dari obat-obat 
tradisional, serta diselenggarakannya 
pelatihan-pelatihan dan seminar 
awam terkait pengobatan tradisional.

2.	 Organisasi profesi diperlukan dalam 
merumuskan standar pelayanan 
konvensional yang diintegrasikan.

3.	 Institusi pendidikan, berperan dalam 
upaya pendidikan dan pelatihan, 
penyedia lulusan tenaga kesehatan 
tradisional, serta mendorong 
penelitian-penelitian terkait 
pengobatan tradisional.



P
EN

G
U

A
TA

N
 P

EL
A

YA
N

A
N

 D
A

N
 P

EM
A

N
FA

A
TA

N
 

O
B

A
T-

O
B

A
T 

TR
A

D
IS

IO
N

A
L

135134

Integrasi kesehatan tradisional 
sangat menjadi topik hangat dalam 
perkembangan dunia kesehatan saat 
ini. Namun yang menjadi kekeliruan 
adalah cara pandang atau paradigma 
kedokteran barat yang menjadi acuan 
pada pengobatan tradisional (timur). 
Sehingga tidak dipungkiri akan ada 
kesenjangan atau penolakan dari 
pengobatan konvensional, terhadap 
pengobatan tradisional.

Di Bali konsep hidup sehat dan harmonis 
tidak hanya berdasar pada sehat secara 
psikis dan fisik seseorang, melainkan jauh 
lebih luas dari hal tersebut. Di Bali dikenal 
dengan konsep Tri Hita Karana, dimana 
manusia harus senantiasa menjaga 
kesehatan spiritual dan kesehatan 
psikis yang berhubungan dengan Tuhan 
(parahyangan), menjaga kesehatan 
fisik yang berhubungan dengan alam 
(palemahan), serta menjaga kesehatan 

Integrated Traditional Health
(Oleh Guru Besar Fakultas Kedokteran Universitas Gajah Mada: 

Prof. Dr. dr. Nyoman Kertia, SpPD-KR)



137136

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

sosial yang kaitannya dengan hubungan 
antar sesama manusia (pawongan). Selain 
hal tersebut, di Bali mengenal tubuh 
manusia terdiri dari beberapa lapisan 
tubuh astral yang perlu diperhatikan 
kesucian dan kebersihannya. Tradisi umat 
Hindu di Bali, untuk membersihkan atau 
menyucikan lapisan tubuh astral ini dapat 
dilakukan dengan mabayuh, melukat, 
metirta. Setiap individu memiliki tujuh 
cakra serta tri dhatu (prana, ojas, teja) 
yang harus dalam keadaan seimbang di 
dalam tubuh, sehingga seseorang akan 
mengalami kondisi yang sehat.

Menurut WHO, pengobatan tradisional 
mengacu pada pengetahuan, 
keterampilan, dan praktik yang 
didasarkan pada teori, kepercayaan, 
dan pengalaman yang berasal dari 
berbagai budaya, yang digunakan dalam 
pemeliharaan kesehatan dan dalam 
pencegahan, diagnosis, perbaikan, atau 
pengobatan penyakit fisik dan mental. 
Pengobatan dan/atau perawatan dengan 
cara dan obat yang mengacu pada 
pengalaman dan keterampilan turun 
menurun secara empiris yang dapat 
dipertanggungjawabkan dan diterapkan 
sesuai dengan norma yang berlaku di 
masyarakat. 

Pelayanan Kesehatan Tradisional 
Terintegrasi dapat dilihat dari jenis 
pelayanan yang merupakan kombinasi 
antara pelayanan kesehatan konvensional 
(kedokteran) dengan pelayanan 
tradisional komplementer. Dimana 
upaya kesehatan dalam bidang promotif 
preventif kuratif rehabilitatif, didukung 
dengan sumber daya manusia dari tenaga 
kesehatan (dokter) dan tenaga kesehatan 
tradisional.  Pengobatan/Perawatannya 
dapat berupa terapi energi dan olah 
pikir, ramuan dan kombinasi ramuan 
dan keterampilan (akupuntur, akupresur, 
pijat). 

Dasar hukum pengobatan tradisional 
integrasi di Indonesia adalah Peraturan 
Menteri Kesehatan Republik Indonesia 
Nomor 37 Tahun 2017 Tentang Pelayanan 
Kesehatan Tradisional Integrasi. Dalam 

Pelayanan Kesehatan 
Tradisional Terintegrasi 
dapat dilihat dari 
jenis pelayanan yang 
merupakan kombinasi 
antara pelayanan 
kesehatan konvesional 
(kedokteran) dengan 
pelayanan tradisional 
komplementer.



P
EN

G
U

A
TA

N
 P

EL
A

YA
N

A
N

 D
A

N
 P

EM
A

N
FA

A
TA

N
 

O
B

A
T-

O
B

A
T 

TR
A

D
IS

IO
N

A
L

137136

Pasal 1 dijelaskan mengenai Pelayanan 
Kesehatan Tradisional Integrasi adalah 
suatu bentuk pelayanan kesehatan yang 
mengombinasikan pelayanan kesehatan 
konvensional dengan pelayanan 
kesehatan tradisional komplementer, 
baik bersifat sebagai pelengkap 
maupun pengganti dalam keadaan 
tertentu. Pasal 2 Pengaturan Pelayanan 
Kesehatan Tradisional Integrasi bertujuan 
untuk: a. terselenggaranya pelayanan 
kesehatan tradisional komplementer 
yang terintegrasi di Fasilitas Pelayanan 
Kesehatan yang aman, bermutu, efektif 
dan sesuai dengan standar.

Permenkes No. 37 / 2017 Pasal 6. 
Pelayanan Kesehatan Tradisional 
Integrasi harus dilakukan dengan 
tata laksana: (a) pendekatan holistik 
dengan menelaah dimensi fisik, mental, 
spiritual, sosial, dan budaya dari 
pasien, (b) mengutamakan hubungan 
dan komunikasi efektif antara tenaga 
kesehatan dan pasien; (c) diberikan 
secara rasional; (d) diselenggarakan atas 
persetujuan pasien (informed consent); 
(e) mengutamakan pendekatan 
alamiah; (f) meningkatkan kemampuan 
penyembuhan sendiri; dan (g) pemberian 
terapi bersifat individual.

Tidak ada yang salah jika tenaga 
kesehatan melakukan pelayanan 
kesehatan tradisional di rumah sakit, 
namun diperlukan kepastian yang 
terstandar dan bermutu dari pengobatan 
tradisional tersebut, lalu memastikan 

pasien/masyarakat aman terhadap 
pengobatan tradisional, serta untuk 
khasiat pengobatan tradisional dapat 
digunakan bukti-bukti empiris. 

Pengobatan tradisional terintegrasi, 
khususnya Usadha Bali perlu 
dioptimalkan sebagai salah satu 
pengobatan yang dapat dijalankan 
seiring dengan pengobatan konvensional. 
Dengan adanya pengobatan tradisional 
terintegrasi tentu memperkaya pilihan 
masyarakat mengenai pengobatan yang 
diyakininya, dan dapat terlaksananya 
pengobatan secara holistik terhadap 
suatu penyakit.

Diharapkan adanya usaha untuk 
meningkatkan pengetahuan dan 
keterampilan SDM melalui pendidikan 
dan pelatihan yang berkelanjutan, 
mendorong adanya usaha penelitian dan 
inovasi dalam pengobatan tradisional, 
membina dan mengembangkan 
industri pengobatan tradisional yang 
berkelanjutan dan berorientasi global, 
serta meningkatkan kesadaran dan 
pemahaman masyarakat tentang 
pengobatan tradisional melalui 
kampanye edukasi dan promosi.





 M A S A  D E PA N 
U S A D H A  B A L I

B A B  8



140

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

M A S A  D E PA N 
U S A D H A  B A L I

Usadha Bali wajib beradaptasi terhadap modernisasi dengan 

memaksimalkan peluang-peluang yang disajikan dalam 

perkembangan zaman, namun tetap memegang prinsip-prinsip dasar 

budaya tradisional Bali.



141



143142

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I Cita-cita berbagai pihak mengenai Usadha Bali adalah keberlanjutan 

Usadha Bali yang berkembang sesuai zaman, terwujudnya pelayanan 
kesehatan yang holistik di berbagai fasilitas kesehatan, serta 

kesejahteraan bagi pelaku atau penyehat pengobat tradisional Bali 
(pengusadha).

Kemajuan ilmu pengetahuan dan 
teknologi pengobatan yang telah dicapai 
pengobatan medis/modern menjadi 
ruang perubahan yang harus diadaptasi. 
Penguatan eksistensi dan keberlanjutan 
usadha Bali akan terwujud, apabila 
mampu membangun narasi kesehatan 
yang dapat diterima dengan tuntutan 
rasionalitas masyarakat modern. Ada 2 
(dua) kekuatan yang dapat dioptimalkan 
dalam strategi adaptasi usadha Bali 
pada tataran teknologikal. Pertama, 
Bali mempunyai kekayaan literatur 
pengobatan dan keanekaragaman 
sumber daya alam sebagai kekuatan 
biokultural untuk mengembangkan 
Usadha Bali. Oleh karena itu, penelitian 
dan pengembangan kekayaan biokultural 
harus terus dilakukan agar terbangun 
pengetahuan usadha Bali yang sistematis, 
empiris, logis, dan bermanfaat. Kedua, 
Bali juga memiliki kekayaan bahan-bahan 
ramuan tradisional, baik yang berupa 
tanaman, hewan, mineral, atau sediaan 
sarian (galenik) dari ketiganya. Selama 
ini, bahan-bahan ramuan tradisional Bali 
tersebut belum mampu dikembangkan 
secara optimal sehingga potensi pasar 
obat tradisional yang demikian besar 

belum dapat digarap sepenuhnya. 
Melalui kemajuan teknologi pengolahan 
obat-obatan tradisional yang disediakan 
oleh teknologi modern, niscaya untuk 
melakukan modernisasi ramuan 
tradisional Bali sebagai industri potensial 
dapat terwujud pada masa depan.

Dalam dimensi organisasi, keberlanjutan 
usadha Bali juga dapat diungkap dari 
peran berbagai institusi, baik pemerintah, 
pendidikan, maupun organisasi profesi 
dalam menunjang usaha pengembangan 
Usadha Bali. Peran setiap institusi 
terkait erat dengan wewenang, fungsi, 
dan tugasnya masing-masing, sebagai 
lingkungan struktural yang mesti 
diadaptasi oleh setiap elemen dalam 
sistem usadha Bali. Sinergitas antar-
institusi beserta dukungan praktisi usadha 
Bali tentunya diharapkan akan menjadi 
kekuatan penggerak ataupun pendorong 
dalam pengembangan Usadha Bali ke 
depan. Kepatuhan terhadap regulasi 
pemerintah menjadi wujud strategi 
adaptasi pada tataran organisasional 
yang harus dilakukan praktisi usadha Bali. 
Dengan demikian, pengembangan yang 
dilakukan tidak bertentangan dengan 



143142

 M
A

SA
 D

EP
A

N
 U

SA
D

H
A

 B
A

LIhukum dan mampu mengadaptasi nilai-
nilai modern yang lebih produktif bagi 
masa depan usadha Bali. Setiap regulasi 
pemerintah pasti menyesuaikan dengan 
regulasi sistem medis modern karena 
suatu aturan tidak boleh bertentangan 
dengan aturan yang lain, sehingga di 
sinilah dialektika tradisional dan modern 
berlangsung. 

Fakta di lapangan menunjukkan bahwa 
antusiasme para pengobat tradisional 
Bali untuk mematuhi regulasi negara 
juga cukup besar. Kepatuhan ini dilandasi 
oleh pertimbangan, antara lain: (1) 
tidak sulit memenuhinya; (2) agar 
tidak bermasalah saat melaksanakan 
praktik; (3) menyambut niat baik (good 
will) dan keinginan politik (political 
will) pemerintah untuk memajukan 
pengobatan tradisional; dan (4) harapan 
masa depan yang lebih baik bagi para 
pengusadha. Artinya, kepatuhan tersebut 
bukanlah semata-mata karena regulasi 
bersifat koersif (memaksa), tetapi juga 
karena tumbuhnya kesadaran dalam diri 
pengusadha. 

Regulasi pemerintah tersebut tentu 
harus didukung oleh institusi pendidikan 
sebagai intelektual organis. Dukungan 
dari lembaga pendidikan tinggi 
terhadap pengembangan kesehatan 
tradisional telah menunjukkan hal yang 
mengesankan. Beberapa publikasi 
ilmiah mengenai usadha Bali, terbukti 
produktif dalam menyebarluaskan ide-
ide perubahan terkait betapa pentingnya 

pengembangan usadha Bali. Malahan 
lembaga pendidikan turut mendorong 
pemerintah untuk lebih memerhatikan 
usaha-usaha pengembangan pelayanan 
kesehatan tradisional melalui kajiankajian 
akademis yang menjadi dasar penatapan 
regulasi. Sinergi ini harus terus dibangun 
dalam rangka penyempurnaan setiap 
kebijakan pemerintah agar semakin 
produktif ke depan.

Dengan berbagai keunggulan tersebut, 
tidak berlebihan bila dikatakan bahwa 
pelayanan kesehatan medis konvensional 
(modern) lebih tepat menanggulangi 
masalah penyakit (disease). Prinsip 
keakuratan, keberdasaran, dan 
keterukuran pada medis modern 
memastikan kesembuhan pasien 
berdasarkan indikator hilangnya penyakit 
yang dapat diuji secara klinis, bukan 
sekadar persepsi pasien yang merasa 
lebih sehat setelah berobat (illness). 
Untuk memastikan kesembuhan itu, 
prosedur medis modern bagi jenis-jenis 
penyakit tertentu, sering membutuhkan 
proses yang berjenjang. Mengingat 
obat diberikan dengan dosis ringan, 
sedang, dan berat, menurut tingkat 
keparahan penyakit pasien. Hal ini tidak 
jarang memerlukan durasi yang panjang 
sehingga pasien tidak merasakan 
efek pengobatan secara cepat. Dalam 
perspektif illness, ini dapat dipandang 
sebagai kekurangan oleh pasien 
sehingga ia memerlukan alternatif 
yang lain. Sementara itu, pengobatan 
tradisional, khususnya usadha Bali 



145144

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

dengan pendekatan holistik body, mind, 
soul, memiliki nilai keunggulan dalam 
dimensi rasa sakit (illness). Kendatipun 
usadha Bali juga mengobati penyakit 
pasien (body), tetapi prosedur yang 
diterapkan sulit diukur akurasinya. 
Fakta menunjukkan bahwa acap kali 
seorang balian memvonis pasien 
terkena serangan black magic, padahal 
secara medis pasien tersebut menderita 
penyakit tertentu. Walaupun demikian, 
juga tidak dapat dipungkiri bahwa pasien 
kerap merasakan rasa sakitnya berkurang 
setelah berobat pada pengusadha 
(balian). Menurunnya rasa sakit berhasil 
menguatkan kepercayaan pasien kepada 
pengusadha, bahkan acap kali menjadi 
dasar untuk merekomendasikan kepada 
orang lain. Hal ini tidak lepas dari nilai 
budaya dan keagamaan dalam diri pasien 
sehingga mampu berterima dengan 
terapi psikoreligius (mind-soul) sebagai 
bagian dari upaya kesembuhannya. 
Dimensi illness tampaknya memberi 
peluang lebih besar bagi usadha Bali 
untuk mengambil peran dalam pelayanan 
kesehatan holistik.

Masyarakat Bali masih mempercayai 
dan meyakini bahwa pengobatan 
dengan cara Usadha bermanfaat untuk 
menyembuhkan orang sakit. Walaupun 
telah banyak terdapat Puskesmas, 
klinik-klinik dokter yang tersebar merata 
di setiap daerah. Berobat ke balian/
pengusadha masih menjadi pilihan yang 
tidak dapat dikesampingkan begitu 
saja, baik bagi orang desa maupun 

orang kota. Kepercayaan dan keyakinan 
masyarakat ini menjadi modal utama 
serta menegaskan bahwa pasar atau 
market Usadha Bali masih diganderungi 
masyarakat. Selain alasan tersebut, 
masyarakat dunia saat ini tengah 
“menggaungkan” pengobatan dari 
alam yang dikenal dengan istilah back 
to nature. Diketahui pula pengobatan 
konvensional memiliki efek samping atau 
negatif terhadap tubuh, jika dikonsumsi 
dalam jangka waktu yang panjang. 

Usadha Bali dengan keberlimpahan 
referensi pengetahuan dan 
keanekaragaman hayatinya memang 
harus dikembangkan secara optimal. 
Pengembangan masa depan Usadha 
Bali melalui proses adaptasi dialektis 
tentunya akan memberi manfaat lebih 
besar, baik secara normatif maupun 
praktis. Secara normatif bahwa 
pengetahuan kesehatan dan kekayaan 
biokultural yang dimiliki oleh masyarakat 
Bali dapat dikembangkan secara optimal 
untuk membantu masyarakat mengatasi 
masalah-masalah kesehatan. Secara 
praktis bahwa pengembangan Usadha 
Bali menjadi peluang bagi pengobat 
tradisional (balian atau pengusadha) 
untuk menjadi tenaga kesehatan yang 
profesional sekaligus sejahtera. Sikap 
terbuka masyarakat dan pengobat 
tradisional Bali untuk beradaptasi dengan 
tatanan sosial budaya modern adalah 
prasyarat bagi keberlanjutan usadha 
Bali. Dalam sistem Usadha Bali inilah 
peran pengusada dan tenaga pelayanan 



145144

 M
A

SA
 D

EP
A

N
 U

SA
D

H
A

 B
A

LIkesehatan tradisional lainnya akan 
mendapat ruang sekaligus peluang untuk 
mengembangkan profesionalitasnya. 
Walaupun demikian, pengembangan 
tersebut harus mengikuti peraturan-
peraturan yang berlaku dan tidak 
meninggakan nilai-nilai kultural, 
keagamaan (religius), serta magis sebagai 
spirit Usadha Bali.

Pengusadha Bali terbagi menjadi 
beberapa jenis, seperti balian ketakson, 
balian kapican, balian usadha maupun 
balian campuran. Dalam upaya 
pengembangan sistem pengobatan yang 
erat kaitannya dengan kondisi kesehatan 
(fisik, psikis, jiwa) diperlukan lintas ilmu 
pengetahuan dan pengalaman dari 
balian/pengusadha untuk memajukan 
serta mengilmiahkan warisan 
pengetahuan leluhur Bali ini. Tidak hanya 
yang berbau atau sarat pada keyakinan 
serta kepercayaan, tetapi melihat pula 
dari sisi logis dan alamiah. 

Fenomena paradoks yang terlihat pada 
pengusadha Bali saat ini tentu harus 
diatasi dengan jalan tengah (netral), yakni 
profesionalitas. Dalam profesionalitas 
terkandung unsur kualitas, kompetensi, 
integritas, dan penghargaan atas profesi. 
Proses komersialisasi dan komodifikasi 
usadha Bali yang melanggar etik (sesana 
balian) tidak akan terjadi, apabila seorang 
pengusadha bersikap profesional. 
Sebaliknya, penghargaan atas profesi 
menjadi potensi ekonomi yang dapat 
dioptimalkan tanpa melanggar sesana, 

apabila setiap pengusada mampu 
bersikap profesional. 

Implementasi peraturan pemerintah, 
baik pusat dan daerah dan peraturan 
gubernur tersebut memang sudah 
berjalan dengan baik, namun yang 
menjadi pertanyaan apakah hal tersebut 
yang menjadi tujuan pelestarian dan 
pengembangan Usadha Bali? Tentu perlu 
disadari dan menjadi renungan bersama, 
bahwa Usadha Bali sejak diwariskan dari 
leluhur terdahulu hingga sampai saat 
ini belum terlihat pengembangannya 
secara maksimal. Para pengusadha 
saat ini hanya menjalankan apa yang 
ia ketahui, apa yang ia baca, dan apa 
yang ia yakini. Belum ada upaya untuk 
mengkaji ulang ataupun melakukan 
riset-riset sederhana secara mandiri 
yang ditulis perkembangan maupun 
hasilnya. Seharusnya perlu diadakannya 
pengkajian ulang terhadap lontar-lontar 
atau manuskrip mengenai Usadha Bali, 
diskusi-diskusi yang mendalam terhadap 
praktisi-praktisi/ pengusadha. Sehingga 
dapat merumuskan sistem pengobatan 
Bali yang jelas secara keilmuan, 
sistematis, memiliki dasar pondasi yang 
kuat, serta dapat diterima oleh seluruh 
pengusadha di Bali. Dengan hal tersebut, 
maka tidak menutup kemungkinan 
bahwa Usadha Bali dapat diakui sebagai 
sistem pengobatan tradisional asli Bali 
oleh WHO (World Health Organization). 
Seperti yang dilakukan oleh Negara 
Thailand dengan mengadopsi berbagai 
sistem pengobatan yang ada di dunia, 



147146

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

salah satunya Ayurvedic. Namun 
tetap mempertahankan cikal bakal 
pengobatan serta berakar dari budaya 
masyarakat lokal, maka Thailand pun 
berhasil membentuk brand pengobatan 
tradisionalnya dengan istilah “Thai 
Massage” yang mendunia.

Untuk mendapat pengakuan di berbagai 
belahan dunia sebagai sistem pengobatan 
tradisional yang bercorak Bali, diwajibkan 
untuk memiliki nomenklatur yang 
jelas serta tersistematisasi secara teori 
maupun praktiknya. Usadha Bali tidak 
dapat berdiri sendiri, karena terdapat 
berbagai pandangan, ribuan lontar dan 
banyaknya penafsiran mengenai hal 
tersebut. Diperlukan adanya sinergitas 
dengan ilmu pengobatan tradisional 
lainnya, serta mencari benang merahnya. 
Sehingga menjadi jembatan untuk diakui 
secara nasional maupun internasional. 

Bila membaca lontar Usadha yang 
ada di Bali, isinya sebagian besar 
bersumber pada kitab Ayurweda. Erat 
kaitannya antara dunia pengobatan 
yang berkembang di Bali dengan agama 
Hindu. Hampir seluruh lontar Usadha 
Bali, diawali pada bait pertamanya 
dengan mantra pemujaan kehadapan 
Hyang Widhi, Tuhan Yang Maha Esa, atau 
kehadapan Dewa Siwa, Indra, Rudra, 
Brahma, Wisnu, dan dewa-dewa lainnya, 
memohon berkahnya dalam mengobati 
seorang yang menglami sakit. Semua 
mantra ini berasal dari petikan sloka 
yang ada di dalam kitab suci umat Hindu. 

Di samping itu, beberapa tattwa Hindu 
banyak terselip di dalamnya. Dari hal 
tersebut, dapat mencerminkan adanya 
kolaborasi serta alkulturasi budaya 
mengenai Usadha Bali mula (murni) 
dengan sistem pengobatan Hindu 
(Ayurweda). Ada yang menyebutkan 
bahwa Ayurweda merupakan budaya 
India, praktik-praktik ke-India-an, 
ataupun berbau aliran kepercayaan India. 
Namun jika ditelisik dengan hati murni, 
tanpa adanya kepentingan, arogansi, 
egoisitas, dan lebih mendalam. Tidak 
ada salahnya jika Usadha Bali memang 
bersumber dari Ayurweda. Dimana 
Ayurweda sendiri tergolong kitab suci 
Veda Smerti, bagian Upaveda. Dimana 
Hindu Bali pun mengadopsi bahwa kitab 
sucinya adalah Veda (Sruti dan Smerti). 

Ayurweda merupakan sistem 
pengobatan tertua di dunia, dimana 
telah tersistematisasi, nomenklaturnya 
jelas dan diakui secara global. Bahkan, 
pengobatan-pengobatan konvensional 
mengacu pada Ayurweda mengenai 
sistem pengobatannya, diagnosa, bahkan 
yang berhubungan dengan alat-alat 
kesehatannya. Sehingga tidak menutup 
kemungkinan bahwa Usadha Bali pun 
bersumber atau berakar dari Ayurweda.

Seekor semut tidak akan mungkin dapat 
membawa makanan yang lebih besar 
dari tubuhnya ataupun menyelesaikan 
suatu tugas hanya dalam ke-“sendiri”an. 
Pasti semut akan berkomunikasi dengan 
baik, dan menggelorakan semangat 



147146

 M
A

SA
 D

EP
A

N
 U

SA
D

H
A

 B
A

LIgotong royong dalam mencapai suatu 
tujuan bersama. Begitupun dengan 
pengembangan serta pelestarian Usadha 
Bali. Diperlukan adanya kekompakan, 
kesamaan persepsi, optimisme yang 
sama, semangat juang yang padu dan 
kuat, tetap berorientasi pada fungsional 
terhadap masyarakat yakni keamanan 
dan khasiat (safety dan efficacy). Tetap 
teguh pada pendirian dan cita-cita 
bersama mengenai Usadha Bali, yakni 
dapat diakui secara formal sebagai sistem 
pengobatan yang sistematis dan saintifik 
oleh pemerintah dan dapat berjalan 
beriringan dengan sistem pengobatan 
konvensional. 

Pemerintah Indonesia khususnya Bali 
tengah menggenjot wellness tourism, 
yang membawa berita menggembirakan 
bagi sebagian pengusadha. Hal ini 
juga menjadi renungan kita bersama, 
apakah kebijakan tersebut benar-benar 
mempertahankan eksistensi religius-
magis dari Usadha Bali? Apakah kebijakan 
tersebut benar-benar memberi ruang dan 
peluang bagi para pengusadha?  Jangan 
sampai pengusadha hanya menjadi 
“tapel barong megantung” dalam upaya 
komersialisasi budaya Bali ini. Tidak 
mudah bangga dan berpuas diri dengan 

apa yang telah atau akan terjadi. Tidak 
merasa menang sendiri, benar secara 
perseorangan, serta mengaku paling 
menguasai ilmu pengobatan tradisional 
ini. Namun berusaha menggali lebih 
dalam, lebih masuk terkait ilmu adiluhung 
ini menjadi bibit unggul serta tolok ukur 
Usadha Bali masa depan.

Perlu ditekankan, bahwa pengobatan 
holistik bukan berarti mencampuradukkan 
sistem medis konvensional (barat) dan 
kesehatan tradisional, tetapi keduanya 
mampu mengambil peran dan fungsinya 
masing-masing sesuai dengan keahlian 
yang dimiliki pengobat. Pelayanan 
kesehatan holistik harus dibangun dengan 
prinsip kesejajaran, saling melengkapi, 
dan saling mendukung. Dari perspektif 
illness dan disease, dapat diakui bahwa 
medis modern lebih unggul dalam 
dimensi disease (penyakit) terutama 
dengan prinsip keakuratan, keberdasaran, 
dan keterukurannya. Sebaliknya, usadha 
Bali dapat berperan lebih strategis 
dalam dimensi illness (rasa sakit) melalui 
pendekatan holistik body, mind, soul. 
Kendatipun demikian, pembedaan 
ini bukanlah potret keunggulan dan 
kelemahan, melainkan sebatas jembatan 
untuk memadukan keduanya.



149148

U
SA

D
H

A
 S

ID
D

H
I

da
ft

ar
 p

us
ta

ka
Transkrip dan terjemahan Lontar

Ganapati Tatwa Sudharsana Devi Singhal Satapitaka no 2 Edited by Prof Dr 
Raghuvira, Dvipantara-pitaka The Indonesian Collectanea in the serie 
of Indo Asia Literatures, International Academy of Indian Culture , New 
delhi 1958

Krakah Modre Aji Griguh. Penyusun I Nyoman Kaler, BA. Mengungkap dan 
membantu cara membaca Aksara Modre/Aksara Wayah/Aksara Nawa 
Sastra

Lontar Wariga Gemet transkrip dan terjemahannya Dinas Kebudayaan Bali
Tutur Aji Saraswati Disalin dan diterjemahkan oleh Wayan Budha Gautama, 

Surabaya, Paramita 2009
Usada Separa. Proyek Terjemahan Lontar Usada Bali Kantor wilayah 

Departemen Kesehatan Provinsi Bali Bekerja sama dengan The Asia 
Foundation.

Usada Sari. Proyek Terjemahan Lontar Usada Bali Kantor wilayah 
Departemen Kesehatan Provinsi Bali Bekerja sama dengan The Asia 
Foundation.

Usada Cemeng Sari. Proyek Terjemahan Lontar Usada Bali Kantor wilayah 
Departemen Kesehatan Provinsi Bali Bekerja sama dengan The Asia 
Foundation.

Usada Bhagawan Kasyapa  Proyek Terjemahan Lontar Usada Bali Kantor 
wilayah Departemen Kesehatan Provinsi Bali Bekerja sama dengan 
The Asia Foundation.

Wrehspati Tattwa Aksara Bali. Latin dan Terjemahannya, Bali Wisdom
Agastia, IBG. 2006. Dokter Ida Bagus Rai dan Karya Sastranya. Denpasar: 

Yayasan Dharma Sastra.
Foster, George M. & Barbara Gallatin Anderson. 1978. MedicalAnthropology. 

New York: John Willey and Son.
Kumbara, A.A. Anom. 2010. “Sistem Pengobatan Usada Bali”, artikel dalam 

Canang Sari Dharma Smerti Mengenang Bhakti Prof. Nala. Sukarma, I 
Wayan dan I Wayan Budi Utama, (peny.). Denpasar: Widya Dharma.

Nala, Ngurah. 1993. Usada Bali. Denpasar: Upada Sastra.
____________. 2006. Aksara Bali dalam Usada. Surabaya: Paramita.
____________. 2001. Ayurweda Ilmu Kedokteran Hindu 1. Denpasar: Upada 

Sastra
____________. 2001. Ayurweda Ilmu Kedokteran Hindu 2. Denpasar: Upada 

Sastra



149148

 M
A

SA
 D

EP
A

N
 U

SA
D

H
A

 B
A

LIPurwadi dan Purnomo, E.P. (2008). Kamus Sansekerta Indonesia.Yogyakarta: 
BudayaJawa.Com.

Pulasari, Jro Mangku., Artana, Jro Mangku Nyoman. 2011. Usadha Bali Agung, 
Surabaya: Paramitha.

Suatama, Ida Bagus. 2021. Usada Bali Modern. Yogyakrta: AG Publishing.
Sutrisno, Mudji. 2005. Teori-Teori Kebudayaan. Yogyakarta: Kanisius
Sukartha, I Nyoman. 2014. “Usadha Ilmu Pengobatan Ayur Veda Bali”, dalam 

Jurnal Jumantara Vol. 5, No. 1 Tahun 2014, halaman 109—135.
Wiana.K. Krisnu, Cok Raka. Sindu, IB Kade. 1984. Acara III. Direktorat 

Bimbingan Masyarakat Hindu dan Budha. Jakarta: Mayasari
Yudiantara, Putu. 2019. Ilmu Tantra Bali. Memetakan Ajaran Spiritual Para 

Leluhur. Denpasar: Bali Wisdom
Yasa, I Wayan Suka. 2020. Wijaksara:Tuntunan Yoga Anak Nyastra Bali. 

Pascasarjana Universitas Hindu Indonesia
____________. 2007. Brahmawidya: Studi Teks Tattwa Jnana. Denpasar 

:Fakultas Ilmu Agama,UNHI





Yayasan Puri Kauhan Ubud mengucapkan terima kasih 
kepada PT Pupuk Indonesia (Persero), PT Petrokimia 
Gersik, PT Pupuk Kalimantan Timur, Pertamina (Persero), 
PT Perusahaan Listrik Negara (Persero), Bank Indonesia, 
Bank Tabungan Negara, Bank Negara Indonesia (Tbk), Bank 
Rakyat Indonesia (Tbk), Gotra Pengusada Bali, Yayasan 
Mudra Swari Saraswati, Media Ubud, Hello Ubud,  Universitas 
Udayana, Universitas Dwijendra, Universitas Mahasaraswati, 
Universitas Hindu Indonesia, Universitas Hindu Negeri I Gusti 
Bagus Sugriwa, Sekolah Tinggi Agama Hindu Mpu Kuturan 
Singaraja, para narasumber dari berbagai instansi nasional 
dan daerah, serta pihak-pihak lain yang telah membantu 
suksesnya penyelenggaraan Sastra Saraswati Sewana 2023.

Terima Kasih - Matur Suksma




