
Siddhi







Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 28 Tahun 2014 Tentang Hak Cipta

Pasal 1 :
1. 	 Hak Cipta adalah hak ekslusif pencipta yang timbul secara otomatis berdasarkan prinsip deklaratif 

setelah suatu ciptaan diwujudkan dalam bentuk nyata tanpa mengurangi pembatasan sesuai dengan 
ketentuan perundang-undangan.

Ketentuan Pidana
Pasal 113
1. 	 Setiap orang yang dengan tanpa hak melakukan pelanggaran hak ekonomi sebagaimana dimaksud 

dalam Pasal 9 ayat (1) huruf 1 untuk penggunaan secara komersial dipidana dengan pidana penjara paling 
lama 1 (satu) tahun dan/atau pidana denda paling banyak Rp100.000.000 (seratus juta).

2. 	Setiap orang yang dengan tanpa hak dan/atau tanpa izin pencipta atau pemegang hak melakukan  
pelanggaran hak ekonomi Pencipta sebagaimana dimaksud dalam Pasal 9 ayat (1) huruf c, huruf  d, huruf  
f dan /atau huruf h untuk penggunaan secara komersial dipidana penjara dengan pidana penjara paling  
lama 3 (tiga) tahun dan/atau pidana denda paling banyak Rp500.000.000, (lima ratus juta rupiah). 



PENGGAGAS
Anak Agung Gde Ngurah Ari Dwipayana

Sukardi Rinakit

TIM PENULIS
I Gde Agus Darma Putra

Ida Bagus Made Gesram Dwijayana
Ida Bagus Budayoga

Ida Kade Suarioka

PEMATERI
Bikkhu Jayamedho Thera

Sirril Wafa
Mufti Raharjo

Ida Bagus Budayoga
I Gede Sutarya
Made Suatjana
I Wayan Nuarsa

Ni Made Ayu Surayuwanti Putri
Ferry M. Simatupang

I Wayan Budi Mahendra

PROOF READER
IDAP Teguh Mahasari

Intania Poerwaningtias

FOTO SAMPUL
Anggara Mahendra

DESAIN
MD Gofar

Cetakan Pertama, Oktober 2023
ISBN : 978-623-98314-6-2
xii + 170 :  17,5 x 24,5 cm

DITERBITKAN OLEH :
Yayasan Puri Kauhan Ubud

Jl Raya Ubud No.35, Ubud, Gianyar, Bali, Indonesia, 80571
www.purikauhanubud.org

email : info@purikauhanubud.org



vi

W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

sa
m

bu
ta

n

Om Swastiastu, 
Om Awighnamastu Nama sidham 

Bali memiliki warisan sistem pengetahuan yang sangat luar biasa dari para 
leluhur.  Sistem pengetahuan tersebut salah satunya adalah sistem perhitungan 
waktu yang disebut Wariga. Ilmu Wariga pada dasarnya diturunkan dari nilai-
nilai adiluhung dalam budaya Bali, yang menempatkan Bhuwana Agung dan 
Bhuana Alit dalam relasi yang selaras dan harmonis. Dengan cara pandang itu 
manusia Bali dilihat secara utuh, secara holistik. 

A A G N  A R I  D W I PAYA N A S U K A R D I  R I N A K I T



vii

Manusia Bali selalu diajarkan untuk 
menjaga keselarasan hubungan dengan Ida 
Sanghyang Parama Kawi (Parahyangan), 
menjaga hubungan harmonis dengan jagat 
raya (Palemahan), juga menjaga hubungan 
harmonis dengan sesama manusia 
(Pawongan). Sehingga kita terhindar dari 
kesakitan, penderitaan dan kesengsaraan 
untuk mencapai Hita (kebahagiaan). 

Dalam kaitan dengan jagat raya, ada tiga 
hal yang senantiasa harus diperhatikan 
dalam kehidupan masyarakat Bali yakni 
Desa, Kala dan Patra. Desa (ruang) 
memiliki arti yang penting dalam budaya 
Bali, konsep intinya adalah keselarasan 
Padma Bhuwana dan Padma Hredaya. 
Selanjutnya konsep ini diwujudkan dalam 
orientasi kosmologis dalam masyarakat 
Bali yang meliputi Mandala, Pangider-
ider, Kaja Kangin, Hulu Teben, Catus 
Pata, dan sebagainya. Keselarasan atau 
ketidakselarasan antara Padma Bhuwana 
dengan Padma Hredaya ini dipercaya 
mempengaruhi kehidupan manusia dan 
juga masyarakat. Ketidakselarasan ini akan 

Manusia Bali selalu diajarkan untuk menjaga keselarasan 
hubungan dengan Ida Sanghyang Parama Kawi 
(Parahyangan), menjaga hubungan harmonis dengan 
jagat raya (Palemahan), juga menjaga hubungan harmonis 
dengan sesama manusia (Pawongan).

menimbulkan duka, kesakitan, penderitaan 
dan kesengsaraan. Pengabaian terhadap 
nilai-nilai tata ruang akan menjadi Pamali, 
sehingga menimbulkan masalah dan 
ketidakharmonisan dalam kehidupan. 

Selain ruang (Desa), dimensi waktu atau 
Kala juga sangat penting dalam kehidupan 
masyarakat Bali. Harmonisasi waktu 
diwujudkan dalam sistem perhitungan 
waktu yang disebut dengan Wariga. 
Melalui Wariga kita diajarkan mengenai 
ala ayuning dewasa yakni hari baik dan 
buruk dalam rangka memulai suatu 
kegiatan. Dalam kehidupan masyarakat 
Bali, Wariga berfungsi praktis, sebagai 
petunjuk jalan menjalankan Panca Yadnya 
maupun memulai kegiatan sehari-hari 
untuk mencapai proses hasil yang terbaik. 
Sehingga tercapai cita-cita agar Sidakarya 
Labdakarya. 

Sistem Wariga Bali menggunakan tahun 
Saka yang memiliki perbedaan waktu 
78 tahun dengan tahun masehi. Secara 
umum pengetahuan wariga terdiri dari 5 



viii

W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

kerangka yakni wewaran, wuku, tanggal 
panglong, sasih, dan dawuh. Wewaran 
dihitung dari Ekawara sampai dasawara. 
Wuku dihitung dari Wuku Sinta hingga 
Watugunung. Tanggal panglong berkaitan 
dengan peredaran bulan, dari bulan mati 
(tilem) sampai bulan penuh (purnama). 
Sasih dihitung dari kasa hingga sada. 
Sedangkan dawuh ialah pembagian waktu 
sejenis jam yang dihitung berdasarkan 
rotasi bumi pada sumbunya. Kalender 
Bali yang merangkum 5 kerangka Wariga 
tersebut, jika dibandingkan dengan 
sistematika kalender lainnya di dunia, 
ternyata memiliki sistem yang paling 
unik dan rumit. Hal itu terjadi karena 
sistem Wariga Bali menggunakan sistem 
gabungan tahun Surya, Candra, Wuku dan 
Lintang. Padahal jika kita bandingkan 
dengan kalender lain misalnya, kalender 
Masehi, perhitungannya menggunakan 
tahun Surya atau solar system saja. 
Demikian pula dalam perhitungan tahun 
Hijriah, yang menggunakan perhitungan 
tahun Candra atau lunar system. Karena 
Wariga Bali menggunakan sistematika 
gabungan antara Surya, Candra, Wuku 
dan Lintang, maka dapat dikatakan 
bahwa seluruh unsur astronomi yang ada, 
juga terdapat dalam Wariga Bali. Itulah 
sebabnya kalender Saka Bali ini unik, 
rumit, dan istimewa. 

Masyarakat Bali juga percaya bahwa 
setiap individu memiliki karakter dasar 
yang menjadi pembawaan sejak lahir 
yang disebut dengan palintangan. Selain 
itu, masyarakat Bali juga diajarkan 

agar sadar tentang weton, yakni hari 
kelahiran yang diperingati setiap 6 
bulan sekali sesuai dengan hari dan 
pawukon kelahiran. Pengetahuan weton 
ini nantinya berkaitan dengan ritus-ritus 
seperti mabayuh weton. Juga meramal 
peruntungan lewat perhitungan neptu 
yang merupakan gabungan antara panca 
wara, sapta wara, serta wuku. Lebih 
jauh lagi, juga peruntungan selama 
beberapa tahun yang dimuat dalam pal 
sri sadana. Melalui pengetahuan Wariga, 
manusia sesungguhnya diajarkan untuk 
mempersiapkan diri untuk menanjaki 
kehidupan ke ruang-ruang yang harmoni. 
Sebab dalam pandangan Wariga, segala 
sesuatu yang ada di alam semesta ini 
ibarat buku yang dapat dibaca, ditafsir, 
dan menjadi petunjuk dalam melakoni 
kehidupan.

Sistem Wariga yang nampak detail 
dan rumit itu, oleh leluhur Bali telah 
dirumuskan dalam satu bentuk kalender 
bernama Tika. Pengetahuan untuk 
membaca Tika, kini mulai pudar seiring 
semaraknya kemudahan-kemudahan 
dalam mengakses kalender. Sehingga 
tanda-tanda di dalam Tika tidak banyak 
lagi orang yang dapat mengerti artinya. 
Meskipun kini telah tersedia kalender 
yang lebih mudah dibaca dan diakses, 
memahami cara baca Tika juga tidak 
kalah penting demi menjaga agar di masa 
depan kita tidak tercerabut dari akar 
pengetahuan yang unggul itu. Hal ini juga 
dilakukan demi menjaga kesinambungan 
antara kalender modern dengan Tika 



ix

SA
M

B
U

TA
Nyang ternyata dapat ditarik jauh ke masa 

lampau. 

Demikian pula dalam hal pengembangan 
ilmu pengetahuan dan tekhnologi, kita 
tidak semestinya menutup mata pada 
perkembangan ilmu dan tekhnologi 
ter-up to date. Alih-alih membagi dua 
ranah tersebut dengan tembok tinggi 
yang tegas ke dalam tradisional dan 
modern, ada baiknya dilakukan integrasi 
antara pengetahuan lokal dengan 
kemajuan tekhnologi. Terlebih lagi 
sesungguhnya, di dalam konteks Wariga, 
telah banyak pelopor-pelopor yang 
dengan sadar mengabdikan dirinya untuk 
mengalihwahanakan pengetahuan yang 
unggul tersebut ke dalam platform media 
baru. Sehingga anak-anak di era sekarang, 
mendapati pengetahuan ‘kuno’ dalam 
media yang sesuai dengan jamannya. 
Melalui cara ini, pengetahuan,”kuno”, 
yang sangat penting ini,  dapat didekatkan 
dan diwariskan kepada generasi muda 
Bali, kepada kaum millenial.

Ilmu pengetahuan terus berkembang. 
Karena itu kita perlu mengenal dan 
mempelajari pengetahuan atau studi 
terkait sistem perhitungan waktu yang 
dikembangkan di tempat lain. Melalui 
cara ini, kita akan memiliki perspektif 
dan pengetahuan yang lebih kaya 
dan  komprehensif mengenai sistem 
penghitungan waktu. 

Buku Wariga Siddhi ini,  merangkum 
berbagai pemikiran terkait Wariga yang 
telah  didiskusikan dalam Forum Wariga 
Siddhi di Festival Wariga Usadha Siddhi 
Ubud.  Kami berharap, buku ini dapat 
menambah pengetahuan dan mengugah 
kesadaran untuk melestarikan dan 
mengembangkan Wariga agar semakin 
relevan situasi saat ini. 

Om Santih Santih Santih Om.

AAGN Ari Dwipayana
Sukardi Rinakit



B
U

K
U

 W
A

R
IG

A
-B

A
LI

x

da
ft

ar
 is

i

B
U

K
U

 W
A

R
IG

A
-B

A
LI

x

da
ft

ar
 is

i

•	 Sejarah Wariga di Bali
•	 Pengenalan Singkat 

Sistem Wariga di Bali
•	 Tika dan Wariga Bali
•	 Sistem Aksara pada Tika
•	 Cara Membaca Tika
•	 Penentuan Padewasan 

pada Tika
•   Sumber Sastra Tika

Kata Pengatar Selayang Pandang 
Wariga di Bali

02 50

• 	Pemanfaatan Wariga 
dalam Masyarakat Bali

• 	Sistem Penyesuaian 
Wariga

• 	Wariga dan Astronomi
• 	Wariga dan Teknologi

Sistem Wariga 
di Bali 



xiKata Pengatar

134

• 	Wariga dalam Agama 
Buddha

• 	Wariga dalam Islam
• 	Wariga dalam Budaya 

Jawa

Wariga dalam 
Lintas Budaya dan 
Agama





S E L AYA N G  PA N D A N G
W A R I G A  D I  B A L I

bab 1



W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

2

S E L AYA N G  PA N D A N G
W A R I G A  D I  B A L I

Selain data-data prasasti, juga terdapat mitologi  

yang menunjukkan tiga puluh wuku yang dikenal 

sekarang.



3



W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

4

Sebelum kemunculan perhitungan pawukon, 
prasasti-prasasti Bali menggunakan perhitungan 

sasih dan tanggal panglong saja.

Sejarah Wariga di Bali

Sistem wariga yang kini dikenal di 
Bali, merupakan perhitungan waktu 
yang didasarkan pada wewaran, 
pawukon, tanggal panglong, sasih, 
serta dauh. Namun bila dirunut sejarah 
penggunaannya, ternyata tidak semua 
dasar perhitungan itu digunakan sejak 
awal di Bali. Pada masa pemerintahan 
raja Ugrasena awal misalkan, yang 
digunakan hanyalah penanggalan 
berdasarkan tithi atau tanggal panglong 
serta dikombinasikan dengan hari 
pasaran yang dibagi menjadi tiga yakni 
wijayamanggala, wijayakranta dan 
wijayapura. Sehingga berdasarkan pada 
data otentik penggunaan sistem wariga 
di Bali yang dapat ditelusuri dalam 
penanggalan prasasasti-prasasti Bali, 
pada mulanya tidak disebutkan sama 
sekali penanggalan yang berdasarkan 
kalender pawukon. 

Di dalam prasasti Bali Kuno, sistem 
pawukon pertama kali muncul pada 
tahun 864 Śaka. Prasasti yang memuat 
perihal pawukon ini adalah prasasti Dausa 

Pura Bukit Indrakila BI yang dikeluarkan 
oleh raja Ugrasena. Nama wuku yang 
muncul dalam prasasti tersebut adalah 
Kuningan. Sedangkan wewaran yang 
muncul dalam prasasti tersebut menurut 
pembacaan Goris (1954) adalah ha, 
ka, bu. Ha merupakan singkatan untuk 
hari Haryang, yakni hari kedua dalam 
perhitungan 6 hari atau sad wara. Ka 
adalah singkatan hari terakhir dalam 
perhitungan pañcawara yakni Kaliwon. 
Sedangkan Bu adalah singkatan untuk 
nama hari ke empat dalam perhitungan 
saptawara yakni Buddha. 

Bila ketiga wewaran tersebut dicocokkan 
dengan wewaran yang masih digunakan 
sampai sekarang di Bali, ternyata 
perhitungannya tidak cocok. Oleh sebab 
itu, perlu dilakukan pengecekan kembali 
dalam pembacaan yang dilakukan oleh 
Goris. Terutama pembacaan terhadap 
unsur sadwara dan pañcawara-nya. 
Di dalam bacaannya, Goris sendiri 
nampaknya ragu-ragu dengan bacaannya 
sendiri. Hal itu terlihat dari alih aksara 
yang ia lakukan terhadap prasasti 
tersebut dengan menambahkan tanda ‘()’ 



SE
LA

YA
N

G
 P

A
N

D
A

N
G

 W
A

R
IG

A
 D

I 
B

A
LI

5

di dalam alih aksaranya terutama dalam 
pembacaan sadwara dan pañcawara. 
Pembubuhan tanda ‘()’ di dalam alih 
aksara itu, menunjukkan bahwa hasil 
transkripsi itu masih bersifat tentatif.

Sebelum kemunculan perhitungan 
pawukon, prasasti-prasasti Bali 
menggunakan perhitungan śaśih dan 
tanggal panglong saja. Misalkan pada 
prasasti paling awal di Bali, yakni prasasti 
Sukawana AI, disebutkan penanggalan 
dikeluarkannya prasasti tersebut yakni 
di bulan māgha śukla pratipāda, rggas 
pasar wijayapura, di saka 804  yang 
berarti dikeluarkan pada saat bulan 
māgha (ketujuh) hari pertama paroh 
terang, saat hari pasaran wijayapura, 
pada tahun 804 Śaka. Pola yang serupa 
juga digunakan pada prasasti Bebetin AI 
yang juga dikeluarkan oleh raja Ugrasena. 
Di dalam prasasti Bebetin AI disebutkan 
bahwa prasasti tersebut dikeluarkan 
di bulan besakha sukla pancami, rggas 
pasar bwijaya manggala, di saka 818 yang 
berarti pada bulan besakha (kesepuluh) 
hari kelima paroh terang, hari pasaran 
wijaya manggala, pada tahun 818 Saka. 
Berdasarkan kedua prasasti tersebut, 
jelaslah yang digunakan merupakan 
perhitungan tithi, bukan pawukon 
sebagaimana terlihat pada prasasti-
prasasti yang dikeluarkan sejak tahun 
916 Saka. Rupa-rupanya tahun 916 Saka 
merupakan satu tonggak yang penting 
dalam peradaban wariga di Bali, karena 
sejak saat itu, penggunaan sistem 

pawukon lebih sering digunakan terutama 
pada prasasti-prasasti berbahasa Jawa 
Kuna. Artinya, ada kesinambungan 
antara sistem pawukon dengan bahasa 
Jawa Kuno pada prasasti-prasasti Bali 
Kuno. Dengan kata lain, nampaknya 
perhitungan pawukon ini berasal dari 
Jawa.

Di Jawa, terutama pada masa Jawa Kuno, 
kita sebut saja satu contoh prasasti tertua 
yang menggunakan bahasa Jawa Kuno 
untuk membandingkan penanggalannya 
dengan prasasti Bali Kuno. Prasasti yang 
dimaksud adalah prasasti Sukabumi yang 
berasal dari tahun 726 Saka. Prasasti ini 
merupakan tonggak awal penggunaan 
bahasa Jawa Kuno yang sejauh ini tercatat 
di dalam dokumen resmi. Prasasti ini pula 
yang memuat kalender pawukon untuk 
pertama kalinya di Jawa. Adapun dalam 
prasasti ini diterangkan bahwa prasasti 
diterbitkan pada hari haryang (hari kedua 
dalam perhitungan sadwara), wage (hari 
keempat dalam perhitungan pañcawara) 
dan saniścara (hari ketujuh dalam 
perhitungan saptawara). Sehingga dapat 
dinyatakan bahwa prasasti ini merupakan 
catatan tertua yang memuat kombinasi 
penanggalan tersebut. Sebelum tahun 
tersebut, memang prasasti-prasasti 
di Jawa telah memuat hari saptawara 
semisal prasasti Canggal yang berangka 
tahun 654 Śaka menunjukkan bahwa 
prasasti tersebut terbit pada vārendau 
(vara indau) atau hari Senin. Namun perlu 
diperhatikan bahwa hari Senin adalah 



W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

6

satu-satunya hari yang disebutkan 
tanpa adanya penyebutan kombinasi 
hari lainnya sebagaimana yang lazim 
ditemukan pada prasasti-prasasti yang 
ditemukan belakangan. Oleh sebab itu, 
jelaslah bahwa penambahan wewaran 
yang lain dalam prasasti Sukabumi 
adalah khas Jawa.

Selain data-data prasasti tersebut di 
atas, nampaknya juga berkembang 
suatu mitologi tentang kalender 
pawukon. Mitologi ini berupa cerita yang 
menunjukkan tiga puluh wuku yang 
dikenal sekarang. Di dalam buku ini, 
mitologi tersebut didapat dari satu sumber 
berjudul Katuturan Purwaning Wariga 
(Ceritera Watugunung) yang diterbitkan 
pada tahun 1988 oleh W. Simpen AB. 
Berdasarkan keterangan yang diberikan 
oleh penulis buku tersebut, cerita ini 
dipetik dari teks Medang Kemulan. Untuk 
lebih jelasnya, cerita yang dimaksud 
adalah sebagai berikut.

Awal dari wariga dimulai dari pernikahan 
antara Dewi Sinta dengan Sang 
Watugunung, menyebabkan adanya 
perhitungan urip serta tata letak dari 
wuku dan seluruh wewaran. Diceritakan 
ada raja bernama:
1.	 Sang Giri Suara, berkuasa di : Emalaya 

(Himalaya)
2.	 Sang Kuladewa, berkuasa di : 

Pasutranu
3.	 Sang Rajatalu, berkuasa di : 

Winekatalu

4.	 Sang Mertabuana, berkuasa di : 
Mergawisaya

5.	 Sang Wariksaya, berkuasa di : Gregu
6.	 Sang Wariwisaya, berkuasa di : 

Waragadiasuara
7.	 Sang Merikjulung, berkuasa di : 

Sekarkencana
8.	 Sang Sungsangtaya, berkuasa di : 

Sugraha
9.	 Sang Dugulan, berkuasa di : 

Tunggulbuana
10.	Sang Puspita, berkuasa di : Jenara
11.	Sang Langkir, berkuasa di : Lekamanik
12.	Sang Medangsia, berkuasa di : 

Padapanpetak
13.	Sang Pujut, berkuasa di : Pujingga
14.	Sang Paang, berkuasa di : 

Pangkuwarsa
15.	Sang Keruru, berkuasa di : Rurukgansa
16.	Sang Merangsinga, berkuasa di : 

Samirang
17.	Sang Tambir, berkuasa di : Kawiri
18.	Sang Medangkusa, berkuasa di : 

Kusianagara
19.	Sang Matal, berkuasa di : Matala
20.	Sang Uye, berkuasa di : Padengenan
21.	Sang Manailjaya, berkuasa di : 

Karangijal
22.	Sang Parangjagat, berkuasa di : 

Pangundaran
23.	Sang Mahajana, berkuasa di : 

Balindungan
24.	Sang Wirauguh, berkuasa di : 

Gandawirana
25.	Sang Ringgi, berkuasa di : Gitaapsari
26. Sang Kalauh, berkuasa di : Sumirang



SE
LA

YA
N

G
 P

A
N

D
A

N
G

 W
A

R
IG

A
 D

I 
B

A
LI

7

27.	Sang Prabu Kulagiri memiliki dua orang 
istri yang bernama Dewi Sintakasih 
(anak dari Bhagawan Gadisura) dan 
Dewi Sanjiwretia (Dewi Landep) anak 
dari Danghyang Pasupati, berkuasa di 
Kundadwipa.1 

Sesudah Dewi Sintakasih ngidam, Sang 
Prabu Kulagiri berbicara kepada kedua 
istrinya. Ia memberitahu akan pergi ke 
Gunung Semeru untuk bertapa, serta 
mengingatkan kepada kedua istrinya 
agar tinggal di istana untuk selamanya. 
Kedua istrinya pun setuju. Setelah 
pembicaraan tersebut selesai, kemudian 
Sang Prabu Kulagiri berjalan menuju 
lereng Gunung Semeru. Perjalanannya 
sangat panjang melewati gunung, jurang 
yang dalam dan terjal, hingga sampai 
di tempat pertapaan. Di sana beliau 
bertapa, memusatkan pikiran, mengatur 
pernafasan, menuju kehampaan. Lama 
beliau bertapa sekitar 80 yuga. Karena 
terlalu lama bertapa, hingga janggut dan 
kumis beliau menjuntai.

Tidak dikisahkan Sang Prabu bertapa, kini 
diceritakan Dewi Sintakasih kehamilannya 
telah menginjak 8 bulan, Dewi Sintakasih 
kemudian berkata pada Dewi Sanjiwretia, 
membicarakan tentang Sang Prabu 
yang tak kunjung datang, serta telah 
mendekati akhir masa kehamilannya. 
Karena telah lama Sang Prabu belum 
datang, kemudian Dewi Sintakasih 

dan Dewi Landep pergi bersama-sama 
mencari suaminya ke Gunung Semeru, 
di tempat beliau bertapa. Perjalanannya 
cepat, hingga sampai pada pertengahan 
puncak Gunung Semeru. Dewi Sintakasih 
teramat sakit perutnya karena kontraksi. 
Mereka berdua melihat sebuah batu 
yang pipih, lalu keduanya beristirahat 
di sana. Dewi Sintakasih mengalami 
kontraksi selama 108 hari, dan akhirnya 
beliau melahirkan seorang anak laki-laki. 
Pada saat anaknya lahir, batu tersebut 
terbelah, karena saking besar bayinya. 

Bayi itu berkulit hitam. Dewi Sintakasih 
dan Dewi Landep sangat gelisah saat 
itu. Kemudian Sang Hyang Padmayoni 
(Hyang Brahma) datang dan bertanya 
kepada Dewi Sintakasih dan Dewi 
Landep, “Apa yang sedang kalian 
risaukan?” Dewi Sintakasih dan Dewi 
Landep memberi hormat lalu menjawab, 
“Hamba ditinggalkan oleh suami bertapa 
ke Gunung Semeru, di saat hamba mulai 
ngidam sampai kini, hingga hamba 
telah melahirkan anak, dia tidak datang. 
Itulah yang menyebabkan hamba gelisah 
sampai datang ke sini.”

Bhatara Brahma sangat senang, 
mendoakan agar bayi itu panjang umur dan 
termasyur. Juga agar tidak dapat disakiti 
oleh Dewa, para Danawa, Detia (raksasa), 
Manusia, tidak terbunuh ketika malam 
dan siang serta tidak terluka oleh semua 

1  Dewi Sintakasih dan Dewi Landep, berdasarkan urutannya adalah nomor 28 dan 29.



W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

8

senjata. Tetapi pada akhirnya Bhatara 
Wisnu yang akan bisa membunuhnya. 
Selanjutnya Ida Bhatara Brahma 
memberi nasihat agar Dewi Sintakasih 
menjaga bayinya dengan baik. Dewi 
Sintakasih dan Dewi Landep menuruti 
nasihat itu lalu berkata, “Baiklah tuanku.” 
Kemudian Bhatara Brahma kembali ke 
Brahmaloka. Setelah Ida Bhatara Brahma 
pergi, Dewi Sintakasih dan Dewi Landep 
pulang sambil membawa bayinya. Tidak 
dikisahkan selama perjalanan hingga 
sampai keduanya di Istana.

Bayi tersebut tumbuh dengan cepat. 
Setiap hari memakan ketupat dengan 
rakus, hingga ibunya kesulitan merawat 
karena nafsu makannya yang tinggi. 
Ditanakkan nasi satu kukusan, dua 
kukusan juga dilahapnya sekalian. 
Setiap pagi ibunya sangat kesusahan, 
karena tiap memasak di dapur, anaknya 
selalu datang. Baru saja mengaduk 
nasi, datang anaknya meminta makan 
pada ibunya. Anaknya diberitahu untuk 
menunggu sebentar, karena nasi yang 
ditanak belum matang. Akan tetapi 
anaknya selalu merengek, karena sangat 
kelaparan. Ibunya marah kemudian 
mengambil sendok nasi, lalu memukul 
kepala anaknya hingga terluka dan 
darahnya mengucur. Anaknya merintih 
kesakitan hingga berguling di tanah 
karena merasa sangat kesakitan. Ia 
menangis hingga paroh waktu ketiga 
(dawuh tiga), kemudian berkata kepada 
ibunya bahwa ia akan pergi. Ibunya 
pun marah kemudian berkata, “Baiklah 

pergi saja kau.” Anak itu lalu pergi 
meninggalkan ibunya karena pikirannya 
kalut. Ia pergi menuju Gunung Himalaya 
untuk bertapa dan mencari makanan. 
Jika tidak terpenuhi, dia akan memporak-
porandakan Himalaya.

Sesampainya di Himalaya ditemukan 
sebuah batu berbentuk pipih. Di sana 
kemudian dia bertapa untuk memohon 
kesaktian dan kemasyuran. Hingga 
beberapa waktu kemudian datang Ida 
Sang Hyang Siwa Budawesa memberikan 
anugerah, dan diberikan nama “Ki 
Watugunung”, karena keteguhannya 
dalam bertapa. Selanjutnya diberikan 
kesaktian, tidak akan bisa dikalahkan 
oleh Dewa, Detia (raksasa), Manusia, 
utamanya akan mengalahkan para 
raja yang jumlahnya sebanyak dua 
puluh tujuh. Bharata Sang Hyang Siwa 
Budawesa juga menjelaskan bahwa yang 
akan membunuh sang Watugunung 
adalah Sang Matriwikrama yang 
berkepala penyu, bernama Empas, 
bersenjatakan kuku yang kuat dan tajam.

Sesudah mendapatkan anugerah setelah 
bertapa, sang Watugunung lalu pergi 
menuju Kerajaan Himalaya. Sesampainya 
di Himalaya Sang Watugunung terus 
menerus memporak-porandakan tempat 
itu guna mencari makanan. Sekali makan, 
ia bisa menghabis satu kukusan. Bahkan 
ia juga dapat menghabiskan hingga 
1000 kukusan. Kemudian di saat ada 
orang yang sudah berkeluarga menuju 
pemandian, perempuan itu diperkosa 



SE
LA

YA
N

G
 P

A
N

D
A

N
G

 W
A

R
IG

A
 D

I 
B

A
LI

9

oleh I Watugunung di jalanan dan 
diketahui oleh suaminya.

Seluruh penduduk Himalaya mengalami 
kesulitan karena ada seorang anak yang 
datang berprilaku semena-mena, ia 
mengambil makanan serta mengacau. 
Karena itu, dengan cepat dilaporkan pada 
Maharaja Girisuara. Sesudah didengar 
laporan itu, Sang Prabu sangatlah marah, 
kemudian menyiapkan pasukan untuk 
membunuh I Watugunung. Hingga semua 
yag ada di Himalaya turut mengepung 
dan menyerang I Watugunung. Ia ditikam 
dan dipukul. Ada yang menikam dengan 
tombak dari depan dan belakang, diikuti 
juga dari kanan dan kirinya. I Watugunung 
teguh berdiri tidak terluka oleh senjata 
yang digunakan untuk menyerangnya. 
Pasukan Himalaya kesulitan lalu mundur. 
Sang Prabu Girisuara sangat terpukul 
melihat pasukannya banyak yang 
tewas, ada juga yang mengalami luka 
berat, kemudian beliau berkata, “Apa 
yang menyebabkan kalian semua tidak 
berdaya, katakan kepadaku.” Seperti ini 
jawab rakyatnya, “Kami semua tidak ada 
yang mampu melawannya tuanku, musuh 
itu terlampau sakti.” Karena itulah raja 
Girisuara lalu turun berperang melawan 
Sang Watugunung. Pertempuran itu 
sangat sengit dan bergemuruh. Mereka 
saling serang, saling tikam, tapi sama-
sama tidak terluka. Tidak dikisahkan 
kalah, Maharaja Girisuara dalam 
peperangan, kemudian tunduk pada Sang 
Watugunung. Ternyata Girisuara adalah 
ayah dari Sang Watugunung.

Selanjutnya Sang Watugunung 
menyerang Raja Kuladewa, di kerajaan 
Putrastanu. Peperangan berlangsung 
dengan sengit. Sang Watugunung 
dikepung. Raja Kuladewa kalah dan 
tunduk. Berlanjut Sang Watugunung 
menaklukan Raja Talu, Raja Mertabuana, 
Raja Wariksaya, Raja Marikjulung, Raja 
Sungsangtaya, Raja Dungulan dan semua 
raja-raja itu kalah. Pada akhirnya, dua 
puluh tujuh raja berhasil ditaklukkan oleh 
Sang Watugunung. Setelah itu kemudian 
Sang Watugunung menjadi penguasa 
di bumi Himalaya, mengakibatkan 
kesejahteraan. Sang Watugunung 
berkuasa selama 150 tahun.

Dikisahkan Sang Prabu Watugunung 
selalu berdiskusi dengan para raja yang 
telah di taklukkannya. Ia bertanya adanya 
musuh lain yang berkuasa. Para raja 
tersebut menjawab, “Tuanku Maharaja 
Giri Himalaya, ada dua orang Ratu, 
rupanya cantik dari kerajaan Kundadwipa. 
Jika keduanya berhasil dikalahkan, sangat 
sesuai jika tuanku Maharaja jadikan istri. 
Sang Watugunung pun setuju akan hal 
itu. Kemudian mengumpulkan pasukan, 
untuk menyerang Kerajaan Kundadwipa. 
Sesudah semuanya siap, kemudian 
mereka bergerak. Para pasukan dari 
Kundadwipa juga telah bersiaga. 
Sesudah semuanya saling berhadapan 
tidak terhingga gemuruh sengitnya 
peperangan. Pada akhirnya takluk 
juga kedua Ratu Kundadwipa tersebut, 
kemudian, keduanya dijadikan istri.



W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

10

Beberapa waktu kemudian setelah 
sekian lama menikah, Sang Watugunung 
menyuruh istrinya untuk mencari 
kutu di rambutnya. Kedua Istrinya 
pun menyanggupi, kemudian Prabu 
Watugunung dicarikan kutu rambutnya. 
Pada saat Prabu Watugunung dicarikan 
kutu rambutnya, kemudian muncul 
tanda berupa gempa, hujan deras dan 
angin ribut. Para Dewa di surga pun 
gaduh, karena ada tanda yang tidak 
baik. Kemudian para Dewa menghadap 
kepada Hyang Pramasuniatatwa (Hyang 
Tripurusa), menanyakan tentang tanda 
tersebut. Beliau lalu berkata, “Mungkin 
ada manusia yang berlaku tidak sesuai, 
melakukan yang tidak seharusnya. 
Kemudian Hyang Pramasuniatatwa 
menugaskan Danghyang Narada 
untuk turun ke dunia untuk mengamati 
tingkah manusia. Danghyang Narada 
pun dengan cepat pergi. Dilihatlah Sang 
Prabu Watugunung sedang dicarikan 
kutu rambut oleh kedua istrinya. Setelah 
dilihat tingkah Sang Watugunung dengan 
istrinya, Hyang Narada kembali ke surga 
dengan cepat.

Setelah sampai di surga, Dang Hyang 
Narada lalu memberitakan bahwa 
Sang Watugunung memperistri kedua 
ibunya. Perbuatan yang sungguh tidak 
patut dilakukan oleh seorang manusia. 
Mendengar laporan dari Sanghyang 
Narada, Sang Hyang Pramasuniatatwa 
sangat marah. Kemudian berkata, “Oh 
engkau Watugunung, semoga mati 
dibunuh oleh sang Hyang Narayana, 

karena berlaku tidak patut. Manusia 
tidak patut memperistri ibu kandung, 
ibu tiri, janda, saudara kemenakan, bibi, 
serta cucu. Itu tidak boleh dijadikan istri. 
Serta jika ada yang melanggar, arwah dari 
orang tersebut tidak akan menemukan 
jalan yang baik, dilempar ke kawah 
“Cambra-gohmuka”. Seperti itu kutukan 
dari Sang Hyang Tripurusa. 

Diceritakan Dewi Sintakasih dan Dewi 
Landep, mencari kutu di rambut Sang 
Watugunung. Keduanya mencari 
bersama-sama di kepala Sang 
Watugunung, hingga ditemukan bekas 
luka di kepala Sang Watugunung. Karena 
itu, kedua istrinya teringat akan masa 
lalu, pada saat memukul kepala anaknya 
dengan sendok nasi (siyut). Hal itulah 
yang kemudian mereka pikirkan, jangan-
jangan suami mereka itu sebenarnya 
adalah anak mereka. Dewi Sintakasih 
dan Dewi Landep pun terdiam, tidak 
mampu berkata-kata. Kemudian 
Sang Watugunung berbicara kepada 
kedua istrinya, “Duhai kedua istriku, 
apa yang menyebabkan engkau diam, 
beritahukanlah, agar diriku tahu!” Kedua 
istrinya diam. Tapi pada akhirnya berkata, 
“baiklah Sang Prabu, yang menyebabkan 
aku terdiam adalah karena aku ngidam”. 

Kembali Sang Watugunung berkata, 
“Apa yang kau idamkan?” Berkata kedua 
istrinya, “Aku ingin mempunyai madu, 
yakni istri Ida Bhatara Wisnu, yang 
bernama Dewi Nawangratih”. Demikian 
jawab kedua istrinya. Sang Watugunung 



SE
LA

YA
N

G
 P

A
N

D
A

N
G

 W
A

R
IG

A
 D

I 
B

A
LI

11

menyanggupi. Kemudian Sang 
Watugunung dengan cepat mengutus 
Sang Warigadian ke surga, untuk melamar 
istri Bhatara Wisnu. Diceritakan dengan 
cepat perjalanan Sang Warigadian. Tidak 
dikisahkan dalam perjalanan, sampailah 
di surga. Ia menghadap Bhatara Wisnu lalu 
menyampaikan pesan bahwa bermaksud 
untuk melamar Dewi Nawangratih. 

Setelah pesan itu dihaturkan, Ida Bhatara 
Wisnu marah besar. Surat tersebut 
dirobek, kemudian beliau berkata, “Kau 
Warigadian. Kembalilah kau. Beritahu 
pada rajamu, agar dia cepat datang 
beserta membawa senjata. Jika aku kalah 
dalam bertarung, ketika itulah ambil dan 
peristri Dewi Nawangratih istriku”. Sang 
Warigadian pun mohon diri. Ia sampai 
dengan cepat dan menghadap Sang 
Watugunung. Setelah perkataan Bhatara 
Wisnu disampaikan, Sang Watugunung 
menjadi sangat marah, kemudian 
memerintahkan untuk menabuh 
kentongan sebagai tanda perang. Tidak 
terhitung pasukan Sang Watugunung dan 
senjatanya, mereka mengendarai gajah 
dan kuda. Dengan cepat berjalan menuju 
surga.

Diceritakan Ida Bhatara Wisnu telah 
siap, disertai para bangsa Dewata, para 
pendeta surga (Sapta Rsi), Dewa Catur 
Lokapala, dan para bangsa Kingkara Gana. 
Semua telah siap dengan senjatanya. 
Ketika sudah saling berhadapan, mulailah 
peperangan, saling serang. Sangat sengit 
peperangan itu. Dentingan benturan 

senjata memekakan gendang telinga. 
Pasukan melawan pasukan, seluruh raja 
berhadapan dalam peperangan itu. Para 
bangsa wuku menghadapi, serangan 
bangsa Dewata: Indra, Baruna, Kuera, 
Yaka saling mengepung. Sang Kursika, 
terbunuh oleh Sang Ukir, Sang Garga 
terbunuh oleh Sang Warigadian, semua 
takluk melarikan diri. Segera Sang Hyang 
Wisnu menaiki burung Garuda yang 
bernama Kagapati, bersayap cakra, 
berperang melawan bangsa Wuku. Semua 
bangsa Wuku terbunuh, di antaranya: 
Ukir, Kulantir, hingga Dukut. Semuanya 
terbunuh oleh Bhatara Wisnu.

Sang Watugunung marah melihat 
semua itu, bagaikan api yang tersiram 
minyak. Dengan cepat Sang Watugunung 
dikepung oleh para Dewata dari sembilan 
penjuru arah mata angin (Nawasanga), 
akan tetapi Sang Watugunung tidak 
kesulitan menghadapi mereka. Sang 
Hyang Wisnu terpukul dan menangisi 
tersedu-sedu, kemudian datanglah 
mertuanya yang bernama Bhagawan 
Wrespati, berbicara dengan Bhatara 
Wisnu, “Apa yang menyebabkan dewa 
menangis, katakan pada diriku!”. Sang 
Hyang Wisnu menjawab, “Baiklah 
Sanghyang Mahayati sebabnya aku 
bersedih, karena aku dikalahkan oleh 
Si Watugunung. Tidaklah terhingga 
rasa sakitku, karena kalah perang dari 
manusia yang berperilaku buruk. Kembali 
Bhagawan Wrespati berkata, “Baiklah 
Dewa, janganlah Dewa berberat hati. Ini 
ada ipar Dewa yang bernama Bhagawan 



W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

12

Lumanglang yang berwujud laba-laba, 
tugaskanlah dia untuk memata-matai 
Sang Watugunung”. Bhatara Wisnu pun 
setuju. Kemudian Bhagawan Wrespati 
memerintahkan Bhagawan Lumanglang. 
Ketika Bhagawan Lumanglang datang, 
segera diperintahkan untuk turun ke 
bumi memata-matai Sang Watugunung.

Diceritakan Sang Watugunung sedang 
di tempat tidur bersama dengan kedua 
istrinya, kemudian keduanya bertanya, 
“Tuanku Sang Prabu, bagaimana 
peperangannya?”. Sang Watugunung 
pun berkata: “Duhai istriku, aku berhasil 
memenangkan peperangan. Sang 
Hyang Wisnu telah kalah, aku akan 
segera memperistri Dewi Nawangratih, 
istri dari Sanghyang Wisnu”. Seperti 
itu jawab Sang Watugunung kepada 
istrinya. Kedua istrinya bertanya lagi, 
“Tuanku Sang Prabu, hamba terkejut 
pada kesaktian tuanku yang tidak 
terkalahkan oleh Dewa, Manusia Sakti 
serta tidak terluka oleh senjata. Jika 
tuanku berkenan beritahukanlah hamba 
siapa yang menganugerahkan itu.”  Sang 
Watugunung menjawab, “Wah istriku, 
terlalu berat permintaanmu, berbahaya 
jika kiranya ada yang mendengarkan.” 
Istrinya mendesak menanyakan, 
kemudian Sang Watugunung berkata, 
“Engkau tidak boleh menyebarkannya 
karena ini sangat berbahaya, aku akan 
memberitahumu. Awalnya ketika daku 
bertapa, dianugrah oleh Ida Bhatara 
Siwatatwa. Kesaktianku tidak kalah 
oleh Dewa, Bhuta, Danawa, Kala 

Raksasa serta Manusia sakti. Tapi yang 
akan mengalahkan daku, jika ada raja 
yang sakti berkepala penyu dengan 
senjata kuku kuatnya, di sana aku 
akan tewas”.  Karena pembicaraan 
tersebut didengar juga oleh Bhagawan 
Lumanglang yang berwujud laba-laba. 
Bhagawan Lumanglang kemudian 
segera kembali ke surga, menghadap 
pada Bhatara Wisnu, diberitahukan apa 
yang didengar tadi. Karena demikian 
kemudian Bhatara Wisnu ingat akan 
kesaktia,nya, kemudian mengubah rupa, 
berkepala seribu, berupakan penyu 
dengan kuku tangan panjang dan kuat. 
Di hari berikutnya sekitar paruh waktu 
ketiga (Dauh tiga), kemudian pergi untuk 
menyerang Sang Watugunung. Pada 
saat itu tepat pada hari Minggu Kliwon 
(Radite Kliwon). Seluruh bangsa Dewata 
datang berbondong-bondong, Sang 
Watugunung pun telah siaga. Sesudah 
berhadapan, peperangan segera dimulai. 
Peperangan berjalan dengan dahsyat, 
mereka saling serang, Sang Watugunung 
takluk dalam peperangan. Kemudian Sang 
Watugunung jatuh ke tanah Bumi. Hal 
inilah awal dari penyebutan Watugunung 
Runtuh. Yang berarti Watugunung 
yang jatuh. Sang Watugunung tewas 
dengan mengenaskan. Pada hari 
Sang Watugunung tewas, disebut hari 
“Sandung Watang”. Pada hari Senin 
Umanis (Soma Umanis), Bhagawan 
Buda datang menghidupkan Sang 
Watugunung. Kemudian ia hidup seperti 
sediakala. Bhatara Wisnu menyerang 
Sang Watugunung lagi. Sehingga Sang 



SE
LA

YA
N

G
 P

A
N

D
A

N
G

 W
A

R
IG

A
 D

I 
B

A
LI

13

Watugunung hanya hidup satu paruh 
waktu (adawuh).

Pada hari Kamis Wage (Wrespati Wage), 
Bhagawan Wrespati datang. Ia merasa 
kasihan melihat Sang Watugunung 
kemudian dihidupkan oleh beliau. Sang 
Watugunung kembali hidup seperti 
sediakala. Hidup pada sekitar paruh 
waktu ketiga (Dawuh Tiga). Lalu dibunuh 
lagi oleh Bhatara Wisnu. Pada hari Jumat 
Kliwon (Sukra Kliwon) Bhatara Siwa tahu 
tentang kematian Sang Watugunung, 
kemudian beliau menghidupkan 
Sang Watugunung. Tak pelak Sang 
Watugunung hidup lagi. Bhatara Wisnu 
datang lagi dan akan membunuhnya. 
Tetapi kemudian Bhatara Siwa berkata 
kepada Bhatara Wisnu, “Anakku, jangan 
kau bunuh lagi I Watugunung. Jika kau 
bunuh akhirnya tidak akan ada cerita 
yang bisa diceritakan dikemudian hari. 
Diamkanlah Si Watugunung”. Bhatara 
Wisnu menjawab, “Terlalu besar 
kesalahan Si Watugunung. Ibunya ia 
jadikan istri. Ia telah melawan kodrat 
alam.” Berkatalah Sanghyang Siwa 
diikuti dengan kutukannya, “Untuk 
selanjutnya tidak akan ada pernikahan 
yang demikian, sebab tidak patut 
memperistri ibu.” Demikian kutukan 
dari Bhatara Siwa. Bhatara Siwa berkata 
lagi pada Bhatara Wisnu, “Selain 
membunuhnya, engkau boleh melakukan 
apa saja pada Si Watugunung karena 
terlalu besar dosanya.” Bhatara Wisnu 
berkata, “Baiklah Watugunung, semoga 
engkau jatuh setiap enam bulan” Sang 

Watugunung menjawab, “Baiklah jika 
tuanku berkenan memberikan hamba 
pengampunan. Hamba mohon, jika 
hamba tiba di lautan, agar dunia panas, 
sehingga hamba tidak kedinginan. Jika 
hamba sampai di tegalan, agar ada hujan 
yang deras, sehingga hamba tak hangus 
kepanasan. Karena demikian kemudian 
bangsa wuku dan bangsa pendeta 
(Rsi) dihidupkan kembali. Wewaran 
dihidupkan oleh Sanghyang Ketu. Mereka 
yang terbunuh 3 kali, dihidupkan atau di-
urip sebanyak 3 kali. Bagi yang terbunuh 
4 kali, dihidupkan 4 kali. Yang terbunuh 
5 kali, dihidupkan 5 kali Yang terbunuh 
6 kali, dihidupkan 6 kali. Yang terbunuh 
7 kali, dihidupkan 7 kali. Yang terbunuh 
8 kali, dihidupkan 8 kali. Yang terbunuh 
9 kali, dihidupkan 9 kali. Yang terbunuh 
10 kali, dihidupkan 10 kali. Itulah yang 
menyebabkan Wewaran hidup seperti 
sedia kala. 

Cerita hidup dan mati (pati urip) wewaran 
dan dewa Rsi seperti di atas, menyebabkan 
munculnya cerita tentang hari-hari suci 
(Rahinan). Pada hari Saniscara Umanis 
Watugunung, seluruh bangsa Dewata 
turun untuk membersihkan Sang 
Watugunung. Karena itu ada upacara 
untuk menyucikan lontar. Pada hari 
Radite Paing Sinta itu konon disebut hari 
Banyu Pinaruh, dan membersihkan diri 
dengan kumkuman. Pada saat itu para 
Dewata membuat (merumuskan) cerita, 
yang menyebabkan adanya diwasa, Wuku 
yang berkaitan dengan Panca Rsi.



W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

14

Adapun Panca Rsi yang bertempat di 
Pancawara ialah Sanghyang Garga pada 
Kliwon, Sanghyang Kursika pada Umanis. 
Sanghyang Metri pada Paing. Sanghyang 
Kurusia pada Pon. Sanghyang Pretanjala 
pada Wage. Adapun Sanghyang Ekataya 
bertempat pada Taliwangke. Sanghyang 
Timira pada Pepet. Sanghyang Kali(ma)  
pada Mengga, menjadi Dwiwara.  
Sanghyang Cika pada Dora. Sanghyang 
Wecika pada Waya. Sanghyang Manacika 
pada Biantara menempati di Triwara. 
Sanghyang Caturpala, menempati 
Caturwara yakni Bhagawan Bregu pada Sri. 
Bhagawan Kanua pada Laba. Bhagawan 
Janaka pada Jaya. Bhagawan Narada pada 

Mandala. Sedangkan yang bertempat 
di Sadwara yakni Indra pada Tungleh. 
Baruna pada Aryang. Kuera pada Urukung. 
Baya pada Paniron. Hyang Bajra pada 
Was, Sanghyang Erawana pada Maulu. 
Kemudian Sapta Rsi yakni Sanghyang 
Baskara pada Radite. Sanghyang Candra 
pada Soma. Sanghyang Angkara pada 
Anggara. Sanghyang Udaka pada Buda.  
Sanghyang Suraguru pada Wrespati. 
Sanghyang Bregu pada Sukra. Sanghyang 
Wasu pada Saniscara. 

Berikut ini adalah daftar wewaran, 
beserta urip dan letaknya pada arah mata 
angin.

Tabel 1. Wewaran, Urip dan Arah

Kelompok Nama Urip Arah
Eka Wara Luang 1 Barat Laut

Dwi Wara Menga 5 Timur

Pepet 4 Utara

Tri Wara Dora 9 Selatan

Wahya 4 Utara

Byantara 7 Barat

Catur Wara Sri 6 Timur Laut

Laba 3 Barat Daya

Jaya 1 Barat Laut

Mandala 8 Tenggara

Panca Wara Umanis 5 Timur

Paing 9 Selatan

Pon 7 Barat

Wage 4 Utara

Kliwon 8 Tengah



SE
LA

YA
N

G
 P

A
N

D
A

N
G

 W
A

R
IG

A
 D

I 
B

A
LI

15

Kelompok Nama Urip Arah
Sad Wara Tungleh 7 Barat

Aryang 6 Timur Laut

Urukung 5 Timur

Paniron 8 Tenggara

Was 9 Selatan

Maulu 3 Barat Daya

Sapta Wara Redite 5 Timur

Soma 4 Utara

Anggara 3 Barat Daya

Buda 7 Barat

Wrespati 8 Tenggara

Sukra 6 Timur Laut

Saniscara 9 Selatan

Asta Wara Sri 6 Timur Laut

Indra 5 Timur

Guru 8 Tenggara

Yama 9 Selatan

Ludra 3 Barat Daya

Brahma 7 Barat

Kala 1 Barat Laut

Uma 4 Utara

Sanga Wara Dangu 5 Timur

Jangur 8 Tenggara

Gigis 9 Selatan

Nohan 3 Barat Daya

Ogan 7 Barat

Erangan 1 Barat Laut

Urungan 4 Utara

Tulus 6 Timur Laut

Dadi 8 Tengah



W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

16

Sedangkan untuk Dasa Wara, tidak 
dijelaskan arah yang dihuni oleh 
wewaran ini. Namun yang dijelaskan 

adalah urip serta hakikat atau jatining 
dari Dasa Wara tersebut. Oleh karena itu, 
dibuatkan tabel berbeda sebagai berikut.

Selain wewaran, berikut ini adalah urip 
dan tempat wuku di arah mata angin. 

Tabel 2.  Dasawara, Urip dan Jatining

Kelompok Nama Urip Jatining
Dasa Wara Pandita 5 Sura

Pati 7 Kala Mertyu

Suka 10 Sang Hyang Smara

Duka 4 Durga

Sri 6 Maha Merta

Manuh 2 Kala Rupa

Manusa 3 Sang Hyang Suksma

Raja 8 Kala Ngis

Dewa 9 Sang Hyang Dharma

Raksasa 1 Sang Hyang Kalamoha

Daftar ini penting dipahami dalam rangka 
perhitungan lanjutan.

Tabel 3.  Wuku, Urip dan Arah

No Nama Urip Jatining
1 Sinta 7 Barat

2 Landep 1 Barat Laut

3 Ukir 4 Utara

4 Kulantir 6 Timur Laut

5 Tolu 5 Timur

6 Gumbreg 8 Tenggara

7 Wariga 9 Selatan

8 Warigadean 3 Barat Daya

9 Julungwangi 7 Barat

10 Sungsang 1 Barat Laut

11 Dungulan 4 Utara

12 Kuningan 6 Timur Laut

13 Langkir 5 Timur



SE
LA

YA
N

G
 P

A
N

D
A

N
G

 W
A

R
IG

A
 D

I 
B

A
LI

17

No Nama Urip Jatining
14 Medangsia 8 Tenggara

15 Pujut 9 Selatan

16 Pahang 3 Barat Daya

17 Krulut 7 Barat

18 Mrakih 1 Barat Laut

19 Tambir 4 Utara

20 Madangkungan 6 Timur Laut

21 Matal 5 Timur

22 Uye 8 Tenggara

23 Menail 9 Selatan

24 Perangbakat 3 Barat Daya

25 Bala 7 Barat

26 Ugu 1 Barat Laut

27 Wayang 4 Utara

28 Klau 6 Timur Laut

29 Dukut 5 Timur

30 Watugunung 8 Tenggara

Pengenalan Singkat Sistem Wariga 
di Bali

Ilmu wariga di Bali sesungguhnya 
mengajarkan kepada umat manusia 
di muka bumi ini bahwa benda-benda 
bersinar di langit mempengaruhi 
kehidupan di jagat raya. Benda – 
benda langit tersebut menjadi dasar 
perhitungan wariga, sebab unsur – unsur 
yang membangun sistem wariga tersebut 
merupakan simbol benda – benda langit 
tersebut.

Pelaksanaan ajaran Agama Hindu 
dan adat-istiadat Bali tidak terlepas 

dari perhitungan wariga yang lazim 
digunakan di pulau ini. Perhitungan 
wariga memberikan tuntunan untuk 
menggunakan waktu dengan sebaik-
baiknya dan memegang peranan penting 
dalam tradisi Hindu di Bali. Dalam Lontar 
Wariga disebutkan bahwa “Wariga pinaka 
bungkahing agama” yang berarti wariga 
sebagai dasar pelaksanaan ajaran agama. 
(baca : agama Hindu di Bali).

Ilmu wariga yang berkembang di Bali, 
yang juga sebagai dasar perhitungan 
Penanggalan (Kalender Bali) ditinjau 
dari unsur matematis, unsur sistematis 
dan unsur geografisnya merupakan 



W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

18

asli perhitungan bumi pramana. Unsur 
matematis adalah keakuratan sistem 
wariga di dalam menentukan umur 
tahun, umur bulan dan umur hari. Unsur 
sistematis adalah keakuratan ilmu 
wariga dalam menentukan hari-hari raya 
keagamaan dalam tradisi Hindu di Bali. 
Unsur geografis adalah sesuai dengan 
tempat dan kondisi dimana ilmu wariga 
itu diterapkan.

Padewasan merupakan penerapan ilmu 
wariga yang di dalamnya menguraikan 
tentang perhitungan waktu dan baik 
buruknya hari. Padewasan  berasal dari 
kata “dewasa” mendapat awalan “pa” 
dan akhiran “an” (pa + dewasa + an). 

Dewasa artinya hari pilihan, hari baik. 
Dewasa menurut Sir Monir Wiliams, 
M.A, K.C.I.E. di dalam Sankrit – English 
Dictionary disebutkan dengan kata 
“Divasa”, adalah bahasa Sansekerta dari 
akar kata “Div”  yang artinya sinar. 

Dari kata “Div” kemudian menjadi kata 
divasa berarti sorga, langit, hari. Dari 
kata divasa itulah kemudian menjadi kata 
dewasa yang artinya hari pilihan atau hari 
baik. 

Di Bali, terutama dikalangan masyarakat 
pedesaan juga berkembang istilah 
“duwasa” yaitu berasal dari akar kata 
duwa – asa, duwa artinya ‘kalih”, asa 
artinya “pikayun” yaitu “nyikiang pikayun 
sang mapinunas kelawan sang mapica”. 
Maksudnya adalah menyatukan pikiran 

antara pemberi (sang mapica) dan 
penerima (sang mapinunas). 

Setiap kegiatan keagamaan di Bali selalu 
didasari oleh penentuan hari yang baik 
untuk mendapatkan hasil yang baik 
secara religius. Di samping itu sering juga 
di temukan istilah “ala ayuning dewasa” 
pada masyarakat Hindu Bali yang artinya 
baik buruknya hari. Maksudnya hari itu 
ada baik dan ada buruknya, yaitu baik 
untuk melaksanakan suatu pekerjaan dan 
buruk untuk melaksanakan pekerjaan yang 
lainnya. 

Sebenarnya hari itu memiliki sifat yang 
relatif, tergantung dari orang memilih untuk 
mempergunakannya. Dengan demikian 
untuk memilih hari baik memerlukan 
pertimbangan yang matang dan bijaksana 
serta mampu membedakan yang baik dan 
yang buruk dalam satu kegiatan. Oleh 
karenanya perlu diketahui fungsi dari 
masing-masing unsur yang membangun 
sistem wariga dalam kaitannya dengan  .

Sejalan dengan itu, ada beberapa hal yang 
perlu diperhatikan dalam ilmu wariga 
sebagai dasar pengetahuan wariga yang 
juga merupakan unsur yang membangun 
sistem wariga. Hal ini adalah: wewaran, 
wuku, tanggal/panglong, sasih, dan dawuh. 

Unsur-unsur tersebut dijadikan dasar 
dalam menerapkan ilmu wariga sehingga 
memunculkan padewasan. Apabila ingin 
memahami ilmu wariga di Bali semestinya 
terlebih dahulu memahami unsur-unsur 



SE
LA

YA
N

G
 P

A
N

D
A

N
G

 W
A

R
IG

A
 D

I 
B

A
LI

19

yang membangun sistem wariga tersebut, 
misalnya wewaran beserta dengan 
neptu dan rumus-rumusannya, wuku 
dengan perhitungannya, meningkat pada 
pananggal/panglong dengan penguasaan 
ilmu pengalantakanya yang menata posisi 
purnama tilem, selanjutnya memahami 
perhitungan sasih, dan yang terkhir bisa 
menghitung dawuh. 

Bagi orang yang sudah mampu 
dalam angulikaken atau menghitung 
perhitungan wariga tersebut, maka orang 
tersebutlah yang berwenang didalam 
aniwakaken atau memberi padewasan 
untuk suatu kegiatan.

Sistem Wariga
Wariga  merupakan suatu sistem dimana 
unsur-unsurnya saling terkait dan 
berhubungan secara teratur. Unsur–unsur 
yang membangun sistem inilah yang 
menjadi dasar pengetahuan tentang 
wariga di Bali. Sistem ini mesti dipahami 
agar dapat menerapkan ilmu wariga 
tersebut dalam padewasan. 

Dasar yang patut dipahami oleh 
seseorang penekun wariga yakni 
memahami beberapa unsur seperti 
wewaran, wuku, tanggal/panglong, sasih, 
dawuh dan trayodasa saksi.

Semua unsur tersebut berpengaruh 
terhadap kehidupan makhluk yang ada 
di dunia. Unsur tersebut dapat dirunut 
dari unsur yang paling kecil sampai yang 
paling besar pengaruhnya. 

Unsur-unsur yang memiliki pengaruh paling 
kecil terhadap padewasan adalah wewaran. 
Unsur yang memiliki pengaruh lebih kuat 
dari wewaran dalam padewasan adalah 
wuku. Unsur yang memiliki pengaruh lebih 
kuat dari wuku dalam padewasan adalah 
tanggal panglong. Unsur yang memiliki 
pengaruh lebih kuat dari tanggal panglong 
dalam padewasan adalah sasih. Unsur 
yang memiliki pengaruh lebih kuat dari 
sasih dalam padewasan adalah dawuh. 
Sedangkan unsur yang memberikan 
pengaruh lebih kuat dari dawuh dalam 
padewasan adalah wetu yaitu wetu Sang 
Hyang Tri Dasa Saksi yang merupakan tiga 
belas kekuatan atau manifestasi dari Tuhan 
Yang Maha Esa.

Bila dicermati sistem wariga tersebut, 
maka yang memegang peranan pertama 
adalah kesucian lahir batin yaitu tiga 
belas kekuatan Tuhan. Yang kedua adalah 
dawuh, ketiga sasih, keempat adalah 
tanggal panglong, kelima adalah wuku 
dan yang terakhir adalah wewaran yang 
keseluruhannya merupakan sistem dengan 
unsur-unsur yang saling terkait dan 
berhubungan secara teratur. 

Dalam beberapa lontar di Bali disebutkan 
dengan istilah Wepetangsada. Misalkan untuk 
menentukan padewasan dalam wariga tidak 
bisa ditentukan oleh satu unsur saja walaupun 
pengaruh masing-masing unsur tersebut 
berbeda, melainkan keseluruhan unsur yang 
membangun sistem wariga diintegrasikan 
untuk mendapatkan padewasan tertentu 
dalam suatu kegiatan.



W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

20

Dari rumusan sistem wariga tersebut 
di atas sudah tentunya untuk mencari 
dewasa itu, tidak akan sempurna adanya, 
tentu ada saja kekurangannya karena 
masing-masing unsur yang membangun 
sistem wariga tersebut berbeda-
beda pengaruh kekuatannya dalam 
padewasan. Jika dalam perhitungan 

sudah didapat lebih banyak nilai baik ke 
atas, berarti sudah bisa dijadikan dewasa 
atau hari pilihan. Dari integrasi unsur-
unsur wariga tersebut Telah disadari betul 
melahirkan padewasan yang baik dan yang 
buruk untuk suatu kegiatan. Untuk lebih 
jelasnya bagaimana sistem wariga tersebut 
dapat digambarkan sebagai berikut.



SE
LA

YA
N

G
 P

A
N

D
A

N
G

 W
A

R
IG

A
 D

I 
B

A
LI

21

Wewaran
Wewaran merupakan salah satu unsur 
yang membangun sistem wariga di Bali. 
Jika berdiri sendiri wewaran mempunyai 
pengaruh paling kecil dalam penentuan 
dewasa, sebab wewaran termasuk 
hari pasaran dalam tahun wuku yang 
diterapkan di Bali. Tetapi jika dalam 
satu sistem wewaran juga memegang 
peranan penting dalam penentuan 
padewasan dalam suatu kegiatan sebab 
dari integrasi wewaran dengan unsur lain 
yang membangun sistem wariga akan 
melahirkan padewasan yang baik untuk 
suatu kegiatan dan tidak baik untuk 
kegiatan yang lain (ala ayuning dewasa).

Probodipuro (1975 : 37-38) dalam bukunya 
menjelaskan bahwa benda-benda langit 
yang terdapat di jagat raya ini adalah 
berjuta-juta banyaknya. Munculnya hari-
hari adalah berdasarkan perhitungan 
planet-planet atau benda langit tersebut. 
Ada pasukan bintang dengan planet-
planetnya yang dinamai Watangsista 
atau Bima Sakti (Melkweg) yang disebut 
tata surya. Dalam hal ini matahari yang 
menjadi pusat dan induk dari tata surya 
tersebut, sedangkan planet-planet yang 
lain menglilinginya secara teratur. Planet-
planet yang menglilingi matahari yang 
menjadi dasar perhitungan wewaran atau 
hari adalah:
• 	 Venus (bahasa Sansekerta Sukra) 

adalah planet yang terdekat dengan 
bumi, jauh peredarannya 40 juta 
km. Jaraknya dari matahari kira-kira 
108 juta km, beredar mengelilingi 

matahari dalam waktu 224,5 
hari. Garis tengahnya 12.200 km, 
sehingga planet inilah yang paling 
terang kelihatan dari bumi. Ternyata 
Venus ada enam buah planet yang 
memberikan kekuatan (power) 
sehingga mampu memberikan sinar 
terang yang memantul ke bumi, 
sehingga venus mempunyai satelit 
yang dianggap mempunyai neptu 
enam buah.

• 	 Mercurius (bahasa Sansekerta 
Buddha) adalah planet yang lebih 
besar dari Venus (sukra). Jarak rata-
ratanya dari matahari lebih kurang 58 
(lima puluh delapan) juta km. Beredar 
menglilingi matahari dalam 88 hari. 
Garis tengahnya kira-kira 4.800 km. Ia 
hanya satu sisi menghadapi matahari. 
Oleh karena itu sisinya tersebut amat 
panas. Mercurius mempunyai satelit 
yang dianggap hurip/neptu 7 (tujuh) 
buah.

• 	 Mars (bahasa Sansekerta Anggara). 
Tampak padang-padang tandus di 
dalamnya. Jaraknya dari matahari 226 
juta km, lama peredarannya 687 hari, 
garis tengahnya 6.800 km. Panasnya 
kurang dari bumi. Sesudah Venus 
planet inilah yang terang cahayanya 
kelihatan dari bumi. Warnanya agak 
merah, sehingga dengan mudah 
dapat mengenalnya. Mars diselubungi 
atsmosfir seperti bumi. Mars 
mempunyai satelit yang dianggap 
hurip/neptu 3 (tiga) buah.

• 	 Yupiter (bahasa Sansekerta Wraspati) 
adalah planet yang terbesar dengan 



W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

22

garis tengahnya 143.000 km, jadi 
sepuluh kali lebih besar dari bumi. 
Jarak rata-ratanya dari matahari 
778 juta km, lintas peredarannya 
diselesaikan dalam waktu dua belas 
tahun, mempunyai dua belas satelit, 
empat buah di antaranya kecil sebesar 
bulan, karenanya wraspati dianggap 
memiliki hurip/neptu 8 buah.

• 	 Saturnus (bahasa Sansekerta 
Sanescara). Planet ini  hampir sama 
dengan Yupiter mempunyai gelang 
(cincin) yang mengelilinginya. Garis 
tengahnya 120.000 km. Jauhnya dari 
Matahari kira-kira 1.426 juta km. 
Beredar menglilingi matahari dalam 
waktu 29,5 tahun. Saturnus  banyak 
satelit-satelitnya, tetapi yang terdekat 
jumlahnya sembilan, karenanya 
sanescara dianggap memiliki hurip 
sembilan buah.

Planet–planet ini lanjut dijadikan dasar 
nama-nama hari dalam saptawara 
(seminggu) di tambah dengan matahari 
dan bulan sebagai berikut.
1. Redite  simbolis dari Matahari
2. Soma simbolis dari Bulan.
3. Anggara simbolis dari Mars.
4. Buddha simbolis dari Mercurius.
5. Wraspati simbolis dari Yupiter.
6. Sukra simbolis dari Venus.
7. Sanescara simbolis dari Saturnus.

Demikian nama-nama hari yang 
dihubungkan dengan tata surya, yang 
juga disebut dengan Bima Sakti, di mana 

matahari sebagai pusat sedangkan planet-
planet lain bergerak mengelilinginya 
secara teratur (Probodipuro, 1975: 37-
38). Selain itu, wewaran dikelompokkan 
menjadi sepuluh dari eka wara sampai 
dengan dasa wara. Kesepuluh kelompok 
tersebut memiliki anggotanya masing-
masing beserta sifat-sifatnya yang khusus. 
Berikut adalah kesepuluh wewaran yang 
dimaksud beserta dengan sifat-sifatnya: 
1. Ekawara 	 : 	 Luang berarti tunggal 	
		  (kosong)
2. Dwiwara 	 : 	 Menga berarti terbuka 	
		  (terang) 
		  Pepet berarti tertutup 	
		  (gelap)
3. Triwara 	 : 	Pasah  berarti tersisih, 	
		  baik untuk Dewa Yadnya
		  Beteng berarti makmur, 	
		  baik untuk Manusa 	
		  Yadnya
		  Kajeng berarti tekanan 	
		  tajam, baik untuk Bhuta 	
		  Yadnya
4. Caturwara	: 	Sri berarti kemakmuran
		  Laba berarti berhasil 	
		  (pemberian)
		  Jaya berarti kemenangan 	
		  (unggul)
		  Mandala berarti sekitar	
		  (daerah), mencapai 	
		  kemakmuran
5. Pancarawa : Umanis berarti rasa
		  Paing berarti cipta
		  Pon berarti idep
		  Wage berarti angen
		  Kliwon berarti budhi



SE
LA

YA
N

G
 P

A
N

D
A

N
G

 W
A

R
IG

A
 D

I 
B

A
LI

23

6. Sadwara	 :	 Tungleh berarti tak kekal
		  Aryang berarti kurus
		  Urukung berarti punah
		  Paniron berarti gemuk
		  Was berarti kuat
		  Maulu berarti membiak
7. Saptawara	:	 Redite berarti soca 	
		  menanam semua yang 	
		  beruas
		  Soma berarti bungkah 	
		  menanam umbi-umbian
		  Anggara berarti godhong 	
		  menanam sayur-sayuran
		  Buddha berarti kembang 	
		  menanam semua jenis 	
		  bunga
		  Wraspati berarti wija 
		  menanam yang 	
		  menghasilkan biji
		  Sukra berarti woh 	
		  menanam buah-buahan
		  Saniscara berarti pager 	
		  menanam pagar atau 	
		  turus
8. Astawara	 :	 Sri berarti makmur 	
		  (pengatur)
		  Indra berarti indah 	
		  (penggerak)
		  Guru berarti tuntunan 	
		  (penuntun)
		  Yama berarti adil 	
		  (peradilan)
		  Ludra berarti peleburan
		  Brahma berarti pencipta
		  Kala berarti nilai
		  Uma berarti pemelihara 	
		  (peneliti)

9. Sangawara	:	 Dangu artinya antara
		  terang  dan gelap
		  Jangur artinya antara jadi 	
		  dan batal
		  Gigis artinya sederhana
		  Nohan artinya gembira
		  Ogan artinya  bingung
		  Erangan artinya dendam
		  Urungan artinya batal
		  Tulus artinya langsung
		  Dadi artinya jadi

10. Dasawara	:	 Pandita artinya bijaksana
		  Pati artinya tegas/	
		  dinamis
		  Suka artinya gembira/	
		  periang
		  Duka artinya mudah 	
		  tersinggung, tetapi 	
		  jiwanya seni
		  Sri artinya kewanitaan, 	
		  halus
		  Manuh artinya selalu 	
		  taat, menurut
		  Manusa artinya 	
		  mempunyai rasa sosial
		  Raja artinya mempunyai 	
		  jiwa kepemimpinan
		  Dewa artinya 	
		  mempunyai budi luhur 	
		  (kerokhanian)
		  Raksasa artinya berjiwa 	
		  keras, tidak melalui 	
		  pertimbangan



W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

24

Wuku
Wuku di dalam bahasa Jawa Kuno, dapat 
berarti ruas atau bagian. Hal ini berarti, 
satu tahun kalender pawukon terdiri 
dari 30 ruas. Satu ruas terdiri dari 7 hari, 
sehingga total satu tahun dalam kalender 
pawukon adalah 210 hari. Nama-nama 
Wuku tersebut yakni: Sinta, Landep, 
Ukir, Kulantir, Tolu, Gumbreg, Wariga, 
Warigadean, Julungwangi, Sungsang, 
Dungulan, Kuningan, Langkir, Medangsia, 
Pujut, Pahang, Krulut, Mrakih, Tambir, 
Madangkungan, Matal, Uye, Manahil, 
Prangbakat, Bala, Ugu, Wayang, Klau, 
Dukut, Watugunung. 

Tanggal Panglong
Tanggal Panglong merupakan perhitungan 
yang didasarkan pada perjalanan atau 
peredaran bulan. Peredaran ini juga 
sering disebut sebagai tithi. Tithi ini 
dikelompokkan menjadi dua yakni 
śuklapakśa dan krsnapaksa. Śuklapaksa 
adalah nama lain dari tanggal, sedangkan 
krsnapaksa adalah nama lain dari 
panglong. Sesuai dengan namanya, 

tanggal berarti bulan bertambah besar 
cahayanya. Sedangkan panglong adalah 
kebalikannya, yakni cahaya bulan semakin 
berkurang atau meredup. Peredaran 
tersebut dihitung dari tanggal 1 yakni saat 
bulan sabit sampai bulan mati (tilem). Bila 
dihitung, total hari yang dibutuhkan sejak 
bulan sabit menuju bulan mati adalah 
selama 30 hari atau 30 tithi. Karena di 
dalam satu tahun terdapat 12 bulan, maka 
dalam satu tahun terdapat 360 tithi. 

Tetapi berdasarkan pangalantaka, ada 
yang disebut nguna latri yakni dikurang 
satu malam. Oleh sebab itu, jumlah hari 
tithi tersebut patut dikurangi menurut 
sistem nguna latri atau pangalantaka 
tersebut. Menurut sistem yang sama, di 
dalam satu tahun terjadi 5 kali atau 6 kali 
pangalantaka atau nguna latri. Sehingga 
dari total 360 tersebut kemudian 
dikurangi 5 atau 6. Itulah sebabnya 
terdapat jumlah hari yang totalnya 354 
atau 356 hari dalam satu tahun.2  Berikut 
ini adalah nama-nama tithi sebagaimana 
disebutkan oleh Simpen:

2  Perihal pangalantaka, akan dijelaskan lebih mendetail pada bagian lain dari buku ini. Oleh sebab 
itu, silahkan lihat bagian yang secara khusus membicarakan perihal pangalantaka.

Tabel 4.  Nama-nama Tithi

No Nama (Śuklapakṣa) Tanggal
1 Pratipada 1

2 Dwitya 2

3 Tritiya 3

4 Caturtha/ Caturthi 4



SE
LA

YA
N

G
 P

A
N

D
A

N
G

 W
A

R
IG

A
 D

I 
B

A
LI

25

No Nama (Kṛṣṇapakṣa) Panglong
1 Ekakalpa 1

2 Dwiklika 2

3 Trimuka 3

4 Caturtiñca 4

5 Pañcanetra 5

6 Sadgana 6

7 Saptabhuwana 7

8 Astagana 8

9 Nawadhipa 9

10 Daśabhuja 10

11 Ekadaśakala 11

12 Dwidaśakala 12

13 Tridaśaguna 13

14 Caturdaśanetri 14

15 Pañcadaśabhuja 15 (Tilem)

No Nama (Śuklapakṣa) Tanggal
5 Pañcatha/ Pañcama/ Pañcami 5

6 Sadwi/ Sadmi 6

7 Saptama/ Saptami 7

8 Astama/ Astami 8

9 Nawami/ Nawamang 9

10 Daśama/ Daśami 10

11 Ekadaśi 11

12 Dwidaśi 12

13 Triyodaśi 13

14 Caturdaśi 14

15 Pañcadaśi 15 (Purnama)



W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

26

Śaśih
Sasih berarti bulan. Di dalam satu tahun 
kalender, terdapat 12 bulan yang dimulai 
dari kasa. Sistem ini sama dengan sistem 
yang dimuat dalam ilmu jyotisa. Berbeda 
dari anggapan orang kebanyakan bahwa 
pergantian tahun biasanya terjadi sejak 
bulan pertama atau kasa, ternyata 
pergantian tahun menurut kalender ini 
terjadi pada sasih kasanga atau caitra. 

Caitra adalah istilah lain yang digunakan 
untuk menyebut bulan ke sembilan. 
Istilah ini berasal dari bahasa Sanskrta. 
Menurut sumber-sumber yang ada, 
masing-masing bulan yang kita kenal 
di Bali memiliki padanannya di dalam 
bahasa Sanskrta. Berikut ini adalah nama-
nama bulan tersebut dan padanannya 
dalam bahasa Sanskrta.

Tabel 5.  Nama-nama Bulan

No Bali Sanskrta
1 Kasa Srawana

2 Karo Badrapada

3 Katiga Aswina

4 Kapat Kartika

5 Kalima Margasira

6 Kanem Pausa

7 Kapitu Magha

8 Kaulu Palguna

9 Kasanga Caitra

10 Kadasa Waisaka

11 Jyesta Jyesta

12 Sada Asadha

Caitra adalah istilah lain yang digunakan untuk menyebut 
bulan ke sembilan. Istilah ini berasal dari bahasa 
Sanskrta.



SE
LA

YA
N

G
 P

A
N

D
A

N
G

 W
A

R
IG

A
 D

I 
B

A
LI

27

Tika dan Wariga Bali

Secara geografis pulau Bali terletak 
pada 8°3’40”- 8°50’48” Lintang Selatan 
dan 114°25’S3”- 115°42’40” Bujur Timur. 
Relief dan topografi pulau Bali di tengah-
tengah terbentang pegunungan yang 
memanjang dari Barat ke Timur yang 
membagi Bali menjadi dua yaitu Bali 
Utara dan Bali Selatan. 

Air hujan di pegunungan yang diserap 
dan disimpan oleh akar pohon akan 
keluar menjadi sumber-sumber mata air 
yang mengalir ke sungai-sungai. Daerah 
aliran sungai inilah yang menjadi sumber 
dan aliran irigasi untuk pertanian dan 
perkebunan. Anugerah berupa kesuburan 
alam Bali juga sangat mendukung 
pertumbuhan budaya Bali yang bersifat 
agraris religius. Dari cikal bakal inilah lahir 
budaya Bali yang bersifat agraris.

Menengok kembali  masyarakat Agraris 
Bali pada zaman dahulu sebelum tahun 
1940, petani Bali dalam melaksanakan 
aktifitas bertani di Sawah atau di Tegalan 
selalu memperhitungkan keberadaan 
cuaca dan waktu (padewasan). 

Perhitungan tersebut digunakan dalam 
mengelola tanah pertanian, dari awal 
pengerjaan tanah sawah sampai pasca 
memanen padi. Padewasan selalu 
menjadi perhitungan, dengan maksud 
dan tujuan agar hasil pertanian yang 
didapat selalu dalam keadaan yang baik. 
               

Masyarakat agraris Bali memahami 
waktu sebagai sesuatu yang mutlak 
dan dapat dibagi-bagi dalam kategori-
kategori, sehingga timbul ala ayuning 
dewasa (baik buruknya hari). Ala ayuning 
dewasa ditentukan berdasarkan satuan-
satuan dan pola-pola hitungan waktu, 
yang disebut Wariga. Ada waktu baik, 
ada waktu Ala (kurang baik). Baik untuk 
melakukan suatu pekerjaan tertentu dan 
buruk untuk melakukan pekerjaan yang 
lainnya. Sehingga ala ayuning dewasa ini 
bersifat relatif. Pertimbangan baik dan 
buruk adalah pertanda manusia memiliki 
wiweka (daya timbang/ akal sehat 
dibanding dengan hewan/ binatang). 
Bukan hanya itu saja bahkan waktu 
dibagi dalam kategori “ baik “ dan “ buruk 
“,sehingga muncul “ hari baik “ dan  “ hari 
buruk “. 

Untuk pemahaman itu diperlukan 
pengetahuan “Ala ayuning Dewasa”. 
Ala ayuning dewasa artinya hari itu 
mengandung baik dan buruk, yaitu 
baik untuk melakukan satu pekerjaan 
dan buruk untuk melakukan pekerjaan 
lainnya. Contohnya adalah dewasa 
yang disebut “Semut Sadulur”. Hari atau 
dewasa ini baik untuk berdagang dan 
mengadakan pertemuan, tetapi buruk 
untuk melakukan upacara Pitra Yadnya 
seperti ngaben dan ngutang jenasah.

Sebelum kehadiran kalender yang sangat 
mudah didapati seperti dewasa ini, dalam 
mencari padewasan ayu (baik), umumnya 
masyarakat menggunakan suatu alat 



W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

28 yang dinamakan Tika. Tika adalah 
petikan-petikan ajaran wariga yang 
merupakan kalender tradisional umat 
Hindu di Bali yang bersifat permanen, 
yang mempergunakan tanda-tanda 
(kode-kode) tertentu, sebagai wakil salah 
satu wewaran maupun ingkel. Dengan 
Tika inilah masyarakat Bali pada zaman 
dahulu tidak saja mencari padewasan 
bertani namun juga dalam aktifitas 
Panca Yadnya.  Dengan demikian fungsi 
Tika memang untuk mempermudah 
memperhitungkan hari-hari tertentu 
untuk mengawali suatu pekerjaan 
maupun yadnya.

Namun seiring waktu, keberadaan Tika 
pada dewasa ini telah ditinggalkan dan 

telah diganti dengan Kalender yang jauh 
lebih efisien dan efektif dalam mencari 
padewasan. Penentuan padewasan 
dengan sistem Tika memang agak rumit. 
Karena selain harus paham dengan 
sombol-simbol yang tertuang dalam Tika, 
juga harus paham dengan Wewaran dan 
Wuku. Sehingga kini Tika tersebut hanya 
dipandang sebagai barang antik dan 
warisan budaya Bali.  Sebagai warisan 
budaya, walau tidak lagi digunakan 
dalam penentuan mencari padewasan, 
patutlah dilestarikan. Hal ini sebagai 
pembuktian bahwa teknologi penentuan 
waktu pada zaman dahulu telah dikuasai 
oleh masyarakat Bali. Hal ini tentu 
sejalan dengan Pasal 32 dari Undang-
Undang Dasar 1945 yang dengan 



SE
LA

YA
N

G
 P

A
N

D
A

N
G

 W
A

R
IG

A
 D

I 
B

A
LI

29

tegas menyatakan bahwa pemerintah 
memajukan kebudayaan Indonesia. 
Dalam penjelasannya disebutkan, 
kebudayaan bangsa adalah kebudayaan 
yang timbul sebagai buah usaha budi 
rakyat Indonesia seluruhnya. Kebudayaan 
lama dan asli yang terdapat sebagai 
puncak-puncak kebudayaan di daerah-
daerah di seluruh Indonesia terhitung 
sebagai kebudayaan bangsa (Tim 
Pembinaan Penatar dan Bahan-Bahan 
Penataran Fegawai Negeri Republik 
Indonesia, 1980: 8,20).
 
Pengertian Tika
Secara letterlijk kata Tika berasal dari 
kata  “Kutika” yang artinya dicungkilnya. 
Pengertian ini sesuai dengan cara 
pembuatan tika, yakni dibuat dengan 
memahat atau mencungkil. Umumnya 
Tika memang dibuat dari kayu, sehingga 
untuk penempatan gambar simbol-
simbol di dalamnya, maka orang mencukil 
kayu tersebut. Selain itu, menurut Bapak 
I Wayan Simpen AB. ( dalam Namayuda, 
1996: 68) Tika berasal dari kata Kutika, 
yang artinya waktu. Mirip dengan kata 
“ketika” dalam bhs indonesia yang 
artinya “waktu”. Sedangkan menurut 
Bapak Kt. Guweng dan juga Bapak I Kt. 
Bangbang Gde Rawi (dalam Namayuda, 
1996: 68) menyebutkan bahwa kata Tika 
berasal dari kata “petikan”. Kata petikan 
inilah yang lama-kelamaan dipendekan 
menjadi kata “tika”. Oleh sebab itu, apa 
yang tersurat dalam Tika adalah petikan-
petikan (potongan-potongan) wewaran 
yang diberi tanda-tanda (kode) tertentu.

Di dalam Kamus Bali-Indonesia (1991: 
725), dinyatakan bahwa yang dimaksud 
sebagai tika adalah peta yang merupakan 
kalender, disusun berdasarkan wuku, 
Sapta Wara dan Panca Wara, yang 
dilukiskan dalam bentuk simbol-simbol 
di atas selembar papan, kertas atau kain. 
Sedangkan menurut Namayudha (1996: 
67) Tika adalah kalender tradisional umat 
Hindu yang sifatnya permanen dengan 
menggunakan tanda-tanda (kode-kode) 
tertentu. Sementara itu, menurut Bapak 
Ketut Bangbang Gde Rawi, tika adalah kode 
untuk mempermudah memperhitungkan 
hari-hari untuk mencari padewasan. 

Kata Tika dalam kamus bahasa Jawa 
mempunyai arti solah, tingkah, kelakuan, 
jadi tidak ada kaitannya dengan 
pengertian Tika di Bali. Sedangkan dalam 
bahasa Kawi, tika artinya gambar, tulisan, 
lukisan. Sehingga barangkali arti Tika 
dalam bahasa Jawa Kuna inilah yang 
mendekati arti kata Tika yang sekarang 
dipakai di Bali.

Sebagaimana umumnya pengetahuan 
tentang wariga di Bali, orang-orang yang 
ingin memahami Tika, patut memahami 
sistem perhitungan pawukon. Inti sistem 
perhitungan waktu Pawukon adalah 
wuku yang jumlahnya 30. Satu wuku yang 
panjangnya 7 hari. Sehingga Pawukon 
inilah yang menjadikan adanya 210 hari 
yang berbeda-beda. 

Dalam 210 hari tersebut terdapat 
wewaran-wewaran yang jumlahnya 10 



W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

30

kelompok, mulai dari eka wara sampai 
dasa wara. Gabungan hari-hari yang 
terdapat pada 10 wewaran dan pawukon 
tersebut, menjadikan 210 hari yang 
spesifik dan itu merupakan aspek yang 
sangat penting dalam wariga. 

Sebelum dikenal kalender dalam 
bentuknya yang sekarang, para penekun 
wariga “harus” menghapalkan 210 
hari yang spesifik tersebut. Untuk 
memudahkan mandapatkan 210 
gabungan wewaran dalam pawukon, 
maka dibuatlah tika.
 
Fungsi dan Tujuan Dibuatnya Tika
Tika adalah gambar dari 30 kolom wuku 
dan 7 baris yang menggambarkan 7 hari 
panjang masing-masing wuku. Tujuh 
hari dalam gambar dasar wuku tersebut 
merupakan rumah dari Sapta Wara, yakni 
wewaran yang siklusnya 7 hari. 

Salah satu tujuan dari pada pembuatan 
Tika adalah untuk memudahkan 
menemukan beragam wewaran atau 
gabungan wewaran dalam pawukon atau 
wuku. Oleh karena itu, jumlah simbol 
yang dicantumkan dibatasi. Sedangkan 
cara penentuan dewasa pada Tika 
didasari dengan pengetahuan tentang 
rumus pedoman dewasa sesuai dengan 
rumusannya. 

Dalam ilmu wariga, termuat pedoman 
padewasan berdasarkan wewaran, 
berdasarkan pawukon, berdasarkan 
tanggal-panglong, berdasarkan sasih, 

dan berdasarkan dauh.  Akan tetapi 
terkait dengan keberadaan Tika yang 
hanya memuat wewaran, pawukon dan 
ingkel, maka penentuan padewasan 
pada Tika hanya terbatas pada dewasa 
yang berdasarkan wewaran, pawukon 
dan ingkel. Sedangkan padewasan yang 
berdasarkan tanggal, sasih, dan dauh 
tidak dicantumkan.

Dalam Theologi Hindu ajaran mengenai 
Tika bertujuan untuk menjelaskan bahwa 
alam semesta ini adalah semacam “Orde” 
yang merupakan pengejawantahan sifat 
Tuhan. Ajaran mengenai kosmologi yang 
merupakan ajaran psikokosmos adalah 
ajaran yang dijelaskan berdasarkan 
simbol-simbol alam kejiwaan dan alam 
dunia yang fana ini serta hubungannya 
dengan alam gaib dalam bentuk 
hubungan antara mikrokosmos dengan 
makrokosmos atau antara saguna dengan 
nirguna (Pudja: 1978). 

Dalam hubungan ini badan manusia 
secara keseluruhannya digambarkan 
sebagai mikrokosmos yang dibedakan 
dari Jagat raya atau alam semesta ini 
sebagai makrokosmos. Bentuk dan sifat 
mikrokosmos dengan makrokosmos 
digambarkan sebagai bentuk yang sama 
– tidak sama (Pudja : 1978).

Ciptaan Tuhan berupa bhuwana alit dan 
bhuwana agung inilah sesungguhnya 
dilukiskan dalam Wariga seperti 
diutarakan dalam rontal Kaputusan 
Sundari Gading sebagai berikut.



SE
LA

YA
N

G
 P

A
N

D
A

N
G

 W
A

R
IG

A
 D

I 
B

A
LI

31

“Iki tutur kaputusan sundari gading, 
nga kawruhakena denta ring raga, 
nga, salwiring tatwa kaputusan, ring 
buwana alit, lawan buwana agung 
kaweruhakena denira. Sang Hyang 
Śiwa matemahan suksma sukla, ikang 
Śiwa nga, sira sukla nirmala, nga, 
sukla suda tan patalutuh, nga, ikang 
sukla matemahan wading candra, 
ikang candra matemahan wading 
raditya, nga, ikang raditya matemahan 
wawading agni, ikang agni matemahan 
hyang kabeh, masadana muwang 
dewa karaning ana buwana alit 
buwana agung” (Lontar koleksi Ida 
Pedanda Gede Manuaba, Gria Gede 
Sangeh).

 
Terjemahannya:

Inilah tuntunan/nasehat yang 
bernama Kaputusan Sundari Gading, 
ketahuilah olehmu bahwa dalam 
badan yaitu semua inti filsafat 
(tattwa), tentang bhuwana alit 
dengan bhuwana agung camkanlah 
olehmu. Sang Hyang Śiwa berwujud 
gaib, itulah Śiwa namanya, beliau 
amat suci nirmala, yaitu suci bersih 
tanpa kotoran, yang suci berwujud 
menjadi sinarnya bulan, sinarnya 
bulan bersumber dari sinar matahari 
yaitu: matahari terdiri dari bahan api 
(panas), panas itu berwujud menjadi 
Hyang semuanya, serta perantaraan 
dewa menyebabkan adanya buana 
alit buana agung.’

Dari uraian Kaputusan Sundari Gading 
di atas dapatlah diketahui bahwa Tika 
merupakan penerapan ilmu wariga yang 
membentangkan filsafat buana alit 
dan  buana agung serta penciptaannya 
yaitu Sang Hyang Widhi yang dalam 
hal ini disebut Śiwa yang mahasuci. 
Śiwa yang dimaksudkan di sini adalah 
Parama Śiwa yang sifatnya nirguna 
(belum terpengaruh). Dari Parama Śiwa 
terjadilah wujud matahari dan bulan, dua 
yang berbeda tetapi asalnya satu inilah 
lambang Purusa Pradhana (Prakriti) yang 
muncul dari Sada Śiwa. 

Setelah adanya kekuatan yang 
berlawanan tetapi tarik menarik itu 
muncullah Hyang yaitu Sang Hyang Tri 
Murti yang terdiri dari Brahma, Wisnu, 
Śiwa Rudra, kemudian muncul para Dewa. 
Dengan adanya Tri Murthi bersama para 
Dewa timbullah ciptaan alam semesta 
beserta isinya yaitu Bhuwana Agung dan 
Bhuwana Alit. 

Bhuwana agung yang penuh dengan 
jutaan matahari, bulan-bulan, planet-
planet, maupun bintang-bintang 
termasuk bumi yang menjadi dasar 
perhitungan Tika dengan simbol yang 
beraneka ragam.

Kalender Pawukon Bali
Sejak kapan masyarakat Hindu Bali 
mengenal dan membuat TIKA? Seperti 
halnya karangan-karangan sastra, 
para pengarang tidak mencantumkan 
namanya sebagai pengarang. 



W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

32

Berdasarkan tulisan antropolog Miguel 
Covarrubias, yang mengadakan 
penelitian di Bali pada tahun 1930, 
memberi kesan bahwa TIKA sudah 
umum dipakai  semenjak dahulu. Namun 
demikian keberadaan Tika di Bali, tidak 
terlepas dari keberadaan Kalender 
Pawukon yang digunakan dalam Tika.

Kalender Pawukon merupakan lokal 
genius asli Nusantara khususnya Jawa, 
Bali dan Madura yang bernuansa Hindu. 
Hindu datang ke Nusantara sekitar abad 
ke-2, dan penggunaan kalender Pawukon 
kira-kira mulai dilakukan sekitar abad ke-4 
M. Dalam penelusuran yang dilakukan, 
belum ditentukan dan ditemukan kapan 
tahun ke-1 kalender Pawukon. 

Namun, meskipun demikian kalender 
ini tetap digunakan oleh umat Hindu 
khususnya di Bali dalam kaitannya 
terhadap kegiatan religius beragama. 
Penggunaan Pawukon pertama kali 
ditemukan pada prasasti-prasati dari 
Kerajaan Mataram Kuno (Prabowo, 2015, 
h.33-34). Penanggalan ini kemudian 
menyebar ke Bali dan daerah lainnya 
di Indonesia. Sehingga prasasti yang 
berasal dari luar Jawa (dalam hal ini Jawa 
adalah wilayah Jawa Tengah, Yogyakarta, 
dan Jawa Timur) dan memahatkan unsur 
Pawukon, memiliki hubungan yang erat 
dengan Mataram Kuno. 

Dalam perkembangannya, Pawukon 
terbagi menjadi Pawukon Jawa dan 
Pawukon Bali. Meskipun wewaran terdiri 

dari 10 jenis hari, namun wewaran yang 
paling umum digunakan adalah Triwara, 
Pancawara, Sadwara, dan Saptawara. 
Penggunaan wewaran Saptawara telah 
dimulai sejak tahun 654 Saka, terpahat 
pada Prasasti Canggal. 

Penggunaan wewaran Pancawara 
dan Sadwara dimulai sejak 714 Saka 
pada Prasasti Manjusrigraha. Prasasti-
prasati yang menggunakan kalender 
Saka hanya memahatkan tiga jenis 
wewaran (Pancawara, Sadwara, dan 
Saptawara). Ketika kalender Saka 
digunakan, nama-nama Pancawara 
adalah Pahing, Pon, Wagai, Kaliwuan, 
dan Umanis/ Manis. Penulisan pada 
Prasasti terkadang menggunakan 
singkatan, Pa (Pahing), Po (Pon), Wa 
(Wagai), Ka (Kaliwuan), dan U atau 
Ma (Umanis/ Manis). Nama-nama 
hari untuk Sadwara dan singkatannya 
adalah Tu atau Tung (Tunglai), 
Ha (Hariyang), Wu (Wurukung), 
Pa (Paniruan), Wa (Was), dan Ma 
(Mawulu).  Sedangkan nama-nama 
hari dalam Saptawara dalam prasasti 
ditulis dengan singkatan Ra atau A 
(Raditya/ Aditya/ Minggu), So (Soma/ 
Senin), Ang (Anggara/ Selasa), Bu 
(Budha/ Rabu), Wr (Whraspati/ Kamis), 
Su (Sukra/ Jum’at), dan Sa (Saniscara/ 
Sabtu) (Damais, 1951 dan de Casparis, 
1978 dalam Andreanto, 2008). Berikut 
adalah contoh- contoh prasasti yang 
memahatkan wewaran dan wuku, di 
beberapa Daerah:



SE
LA

YA
N

G
 P

A
N

D
A

N
G

 W
A

R
IG

A
 D

I 
B

A
LI

33

Varian Bentuk Tika
Tika merupakan kalender tradisional 
Bali yang termasuk non-astronomik, 
disusun berdasarkan Pawukon/Wuku 
dan Wewaran. Kalender Tika tidak 
memperdulikan posisi astronomik sama 
sekali, namun penggunaannya bagi 
Masyarakat Bali tidak dapat dipisahkan 
dari penggunaan Kalender Saka Bali. 

Tika merupakan kalender tradisional 
umat Hindu di Bali yang sifatnya 
permanen, yang pada awalnya hanya 
menggunakan tanda-tanda tertentu 
untuk nama masing-masing wewaran dan 
ingkel. Wewaran yang dipakai dalam Tika 
mulai dari Tri Wara sampai dengan Sanga 
Wara namun yang hanya satu wara dari 
setiap kelompok wewaran yang diambil 
untuk dibubuhkan dalam tika. 

Tabel 6.  Contoh Prasasti Jawa Tengah, Jawa Timur dan Jogjakarta

No Nama Prasasti Sad Wara Panca 
Wara Sapta Wara Wuku Tahun 

Saka
1 Prasasti Cangal - - Soma - 654 S

2 Prasasti Majusrigrha Was Pon Sukra - 714 S

3 Prasasti Wantil Wurukun Wagai Wrehaspati - 778 S

4 Prasasti Wayuku Wurukun pahing sukra - 779 S

5 Prasasti Bulai Wu :
pa

Po :
ka

So:
Bu Margasira

6 Prasasti Tugu Upit I Wurukun Kaliwuan Soma - 788 S

7 Prasasti Poleng II Tunglai Pon Soma - 797 S

8 Prasasti Kapuhunan Pa U Su -        800 S

9 Prasasti Ra Tawun Tu Wa Su - 803 S

10 Prasasti Poh Dulur Tunlai Pon Soma - 812 S

11 Prasasti Kandangan Was Wagai Wrhaspati - 828 S

12 Prasasti Mantyasih Tu U Sa - 829 S

13 Prasasti Kwak I Wurukung Umanis Soma - 905 S

14 Prasasti Pakis wetan wa wa An mahatal 1188 S

15 Prasasti Kudadu ha u Sa Madan 
kanan 1216 S

16 Prasasti Sukamerta tum ka ca Kuninan 1218 S

17 Prasasti Tuhanaru tun u an Krulwut 1245 S

18 Prasasti Gajah Mada ha Po Bu Tolu 1273 S

19 Prasasti Pamintihan ma ma su lankir 1395 S



W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

34

Adapun wara yang diambil sebagai 
berikut. Tri Wara diambil oleh Kajeng 
dengan tanda (•),  Catur Wara diambil Jaya 
dengan tanda ( 0 ), Panca Wara diambil 
Kliwon dengan tanda ( o ), Sad Wara 
diambil Mawulu dengan tanda ( ” ), Asta 
Wara diambil Kala denga tanda (+), Sanga 
Wara diambil Dangu dengan tanda (x). 
Sementara ingkel diambil Wong dengan 
tanda ( * ). 

Perlu diketahui bahwa tanda-tanda ini 
tidak digunakan secara konsisten. Dalam 
perkembangannya dalam Tika juga 
dituliskan aksara Bali sebagai singkatan 
dari wuku dan wewaran, gambar-gambar  
sebagai pengganti tanda wewaran, kata-
kata bahkan ada ungkapan-ungkapan 
tertentu. 

Struktur tika dibuat secara cara hirisontal 
dan vertikal, dengan bentuk dasar kotak 
sama sisi. Barisan/jajaran kotak-kotak yang 
horizontal dari kiri ke kanan untuk wuku 
berjumlah 30 buah, kotak yang paling kiri 
melambangkan wuku Sinta dan paling 
kanan melambangkan wuku Watugunang. 

Sementara kotak yang vertikal berjumlah 
tujuh baris yang disusun dari atas ke bawah 
yang melambangkan wewaran yakni 
sapta wara. Setiap kotak melambangkan 
pertemuan antara wuku dan wewaran. 
Bila dihitung seluruhan kotak tersebut 
berjumlah 210 kotak atau 210 hari, sama 
dengan satu tahun.   Pertemuan wuku 
tertentu dan wewaran tertentu diyakini 
sebagai hari baik (diwasa) untuk melalukan 

beberapa jenis kegiatan juga tidak boleh 
melakukan beberapa kegiatan tertentu. 

Bila diperhatikan wujud fisik dari sejumlah 
tika yang telah didata maka terlihat 
adanya perbedaan antara yang satu 
dengan yang lainnya. Beberapa variabel 
yang membedakan di antaranya:
 
Bahan dan warna pada tika
Pada umumnya tika atau disebut juga 
Kalender Tika dibuat dari papan kayu 
tipis, berbahan kayu pilihan dan tahan 
lama tidak terpangaruh oleh cuaca dan 
tidak termakan oleh rayap. Berwarna 
coklat kekuning-kuningan, coklat muda, 
coklat tua bahkan adaa yang berwarna 
coklat kehita-hitaman. 

Dalam perkembangannya ada yang 
dibuat dari kertas biasanya kerta yang 
tahan lama seperti kertas ulantaga yang 
berwarna putih susu, kain berwarna putih 
pudar, fiber warna hitam dan dari kertas 
dilaminating berwarna putih. 

Bentuk dan Ukuran
Ada dua  katagori bentuk yakni empat 
persegi panjang dan bundar. Tika yang 
berkatagori bentuk persegi panjang 
terdiri atas berbagai ukuran yang pada 
kesempatan ini dipilah menjadi tiga 
tipe yakni bertipe kecil yang berkuran 
panjang sekitar 30 Cm, lebar sekitar 8 
Cm dan tebal 0,7; tipe sedang berukuran 
panjang sekitar 40 cm, lebar sekitar 18 
Cm dan tebal 0,7; besar panjang sekitar 
110 Cm, lebar sekitar 60 Cm dan tebal 



SE
LA

YA
N

G
 P

A
N

D
A

N
G

 W
A

R
IG

A
 D

I 
B

A
LI

35

Gambar 1.Tika Bali berbentuk Bulat
Sumber: https://baliexpress.jawapos.com/balinese/671147688/mesti-paham-ilmu-wariga-untuk-

pahami-simbolsimbol-tika

0,8 Cm (: bahan kayu). Umumnya pada 
setiap bidang Tika dikelilingi oleh bidang 
penghias yang berfungsi sebagai bingkai. 
Bentuk bingkai yang paling sederhana/
polos hanya berupa pelipit rata dan garis 
cekung yang mengelilingi bidang Tika. 
Bingkai yang agak ornamentalis bagian 
atasnya berbentuk gunungan (segi tiga) 
dan padabagian puncaknya dilubangi 
untuk tempat gantungan. Ada pula 
Bingkai yang  lebih ornamentalis yakni 
hampair semua bidang bingkai dihiasi/
diukir dengan motif sulur daun.

Senentara Tika yang berbentuk bundar 
hanya satu yang ditemukan. Tika 
tersebut terbuat dari kayu berwarna 
coklat dengan diameter sekitar 30 Cm. 
Bingkai polos hanya bagian atas dihiasi 
dengan hiasan berpola tumpul yang pada 
bagian puncaknya dilubangi sebagai 
tempat gantungan. Pada bagian kanan 
dan kiri bawah juga dihiasi dengan 
hiasan dedaunan pola timpal hanya 
saja ukurannya yang lebih kecil bila 
dibandingkan dengan hiasan pada bagian 
atas.



W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

36

Gambar 2. Foto Berbentuk segi empat Panjang berbahan kayu
Sumber: https://www.artgallery.nsw.gov.au/media/collection_images/1/149.2004%23%23S.jpg

Gambar 3. Foto Berbentuk segi empat Panjang berbahan kertas
Sumber:  https://images.app.goo.gl/UPZgJBgZRvtyou8u7



SE
LA

YA
N

G
 P

A
N

D
A

N
G

 W
A

R
IG

A
 D

I 
B

A
LI

37

Sistem Aksara

Aksara adalah sistem tanda-tanda grafis 
yang dipakai oleh manusia sebagai alat 
komunikasi dan mewakili suatu ujaran. 
Dalam kaitan ini aksara dapat dipakai 
sabagai alat untuk mencatat setiap 
ucaran secara sistematis. Selain itu aksara 
aksara juga dapat dipakai sebagai media 
untuk menyampaikan ide-ide, gagasan, 
atau maksud seseorang untuk orang lain 
yang tidak dapat disampaikan melalui 
ujaran atau pembicaraan (Naveh, 1982: 1; 
Kridalaksana, 1983: 4). 

Sementara tulisan adalah guratan 
tangan yang dibuat oleh manusia untuk 
merekam tanda-tanda grafis, yang dalam 
kata biasanya bersambungan, sedangkan 
abjad adalah kumpulan tanda tulisan, 
yang masing-masing menggambarkan 
satu bunyi atau lebih, biasanya 
mempunyai urutan tetap. 

Berdasarkan batasan pemahaman ini, 
maka dapat dikatakan bahwa semua 
tanda, simbul dan keterangan yang 
digoreskan dalam Tika tidak lain adalah 
tanda grafis bahkan sistem tanda-tanda 
grafis untuk menyampaikan ide, maksud 
dan  “pesan” oleh pembuatnya. 

Bila diperhatikan tanda-tanda grafis yang 
dipakai dalam menusun Tika Kalender 
Bali ini, ternyata sadar atau tidak para 
penyusunnya tempo dulu bahkan kini 
telah menggunakan beberapa sistem 
aksara, namun penggunaannya tidak 

selalu sama antara Tika yang satu dengan 
yang lainnya. 

Sistem Ideogram/logogram
Sistem ini diterapkan pada Tika yang 
tergolong polos. Tika semacam ini 
hanya berisi wuku dan wewaran dan 
ingkel, kadangkala dibubuhi tanda untuk 
Purnama dan Tilem. Tanda grafis untuk 
nama wuku biasanya tidak dicantumkan,  
namun dapat dikenali dari tataletak dan 
jumlah kolomnya yang umumnya dijejer 
dari kiri ke kanan atau searah jarum jam. 
Semantara kolom wuku disusun secara 
vertikal dari atas ke bawah. 

Pada setiap kotak yang ada pada setiap 
kolom dibubuhi tanda-tanda grafis untuk 
mewakili nama wara yang mewakili 
kelompoknya dan nama ingkel. Misalnya 
tanda (•)untuk wara Kajeng dari kelompok Tri 
Wara, tanda ( 0 ) untuk wara Jaya dari Catur 
Wara, tanda ( o ) untuk Kliwon yangdiambil 
dari Panca Wara , ( / ) tanda untuk Sad Wara 
diambil dari unsur Mawulu (+) tanda untuk  
Kala  yang diambil dari unsur  Asta Wara,  (x) 
tanda untuk  Dangu yang diambil dari unsur 
Sanga  Wara. Sementara ( * ) tanda untuk 
Wong yang diambil dari unsur kelompok 
ingkel. Penggunaan tanda seperti ini tidak 
konsisten karena sering dijumpai dalan Tika 
tanda yang sama untuk mewakili nama dan 
kelompok wara yang lain.

Gabungan Sistem Ideogram/logogram 
dan Syllabic
Penggabungan sistem aksara ditemukan 
pada jenis Tika yang masih tergolong 



W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

38

sederhana seperti jenis Tika di atas. 
Kelebihannya  yakni di atas kolom wuku 
dibubuhi aksara Bali yang suku kata 
depan dari masing-masing nama wuku 
tersebut. Seperti kata ‘si’ untuk nama 
wuku Sinta, ‘la’ untuk wuku  Landep, ‘u’ 
untuk wuku Ukir, dan seterusnya sampai 
‘kla’ untuk wuku Klau/Kulau/Kulawu, ‘du’ 
untuk wuku Dukut dan ‘wa’ untuk nama 
wuku Watugunung. 

Sementara singkatan nama masing-
masing wara dari kelompok Sapta Wara 
ditulis di samping kiri kolom untuk 
kelompok wawaran itu yang disusun dari 
atas ke bawah. Misalnya aksara ‘ra’ untuk 
nama wara Radite, ‘co’ untuk nama wara 
Coma, dan seterusnya sampai ke wara 
Saniscara yang diwakili/disingkat dengan 
aksara ‘sa’.

Gabungan Sistem Ideogram/
logogram,  Pictogram, dan Syllabic 
Penggunaan gabungan sistem aksara ini 
diterapkan pada jenis Tika yang mulai 
rumit. Disamping penerapan sistem aksara 
seperti tersebut di atas juga dilengkapi 
penerapan pictogram untuk memperjelas 
dengan gambar abstrak atau natural untuk 
nama-mana kelompok Pakakalan. 

Misalnya Kala Asu Ngadeg digambar 
dengan gambar ‘anjing naik’, Kala 
Caplokan digambar dengan ‘ikan 
terkena pancing’, Kala Cakra digambar 
dengan ‘senjata cakra’, Kala Mertyu 
digambar dengan ‘topeng rangda’, Kala 
Pas digambar dengan ‘kura-kura’ dan 

gambar-gambar untuk pakakalan lainnya.  
Selain itu nama wara juga diperjelas 
dengan gambar misalnya kliwon dipakai 
simbol tanda kali, nama wara Pandita 
digambar dengan gambar pendeta 
dan lainnya. Selanjutnya keterangan 
tentang ala-aayuning sasih, penanggal, 
panglong, detulis dengan aksara Bali. 
Sementara keterangan-keterangan yang 
tidak dapaat diwujudkan dengan gambar 
dituliskan dengan sistem aksara Bali .

Gabungan Sistem Ideogram/
logogram,  Pictogram, Syllabic dan 
Alphabet
Penggunaan gabungan sistem aksara ini 
diterapkan dalam manyusun Tika pada 
dekada belakangan ini. Ukuran tikanya 
lebar dengan media jenis kertas atau 
kain yang tahan lama. Penerapan sistim 
aksara gabungan ini hampir sama dengan 
penerapan lainnya hanya saja diperjelas 
dengan menggunakan aksara latin. Hari-
hari yang merupakan dewasa ayu yang 
perlu penafsiran seperti yang ditulis/
digambar pada tika-tika sebelumnya 
dijelaskan lagi dengan menggunakan 
aksara latin. Dengan demikian 
masyarakat lebih memilih menggunakan 
Tika sejenis ini.

Tata Letak Simbol Tika 
Bentuk dasar daripada tika adalah 
gambar dari 30 kolom wuku dan 7 baris, 
yang menggambarkan 7 hari panjang 
masing-masing wuku. 7 baris dalam 
gambar dasar pawukon tersebut juga 
merupakan rumah daripada saptawara, 



SE
LA

YA
N

G
 P

A
N

D
A

N
G

 W
A

R
IG

A
 D

I 
B

A
LI

39

wewaran yang siklusnya 7 hari. Bentuk 
tersebut menjadikan adanya 210 sel, yang 
menggambarkan satu siklus pawukon, 
yang terdiri dari 210 hari. Bentuk dasar 
tika ini tidak berisi nama atau identitas 
wuku ataupun nama-nama atau simbol 
Saptawara.

Pada tika dasar, tika yang paling 
sederhana, wewaran yang dicantumkan 
kedalam tika adalah Triwara, Caturwara, 
Pancawara, Sadwara, Astawara dan 
Sangawara. Tidak semua hari-hari 
daripada wewaran tersebut diberikan 
simbol dan dicantumkan kedalam tika, 
hanya hari tertentu saja, yaitu hari yang 
dianggap terpenting oleh penyusun tika 
tersebut. 

Pada umumnya Triwara yang 
dicantumkan adalah Kajeng; untuk 
Caturwara adalah Menala; untuk 
Pancawara yang dicantumkan adalah 
adalah Kliwon; untuk Sadwara adalah 
Tungleh; untuk Astawara adalah hari 
Guru, dan untuk Sangawara adalah 
hari Dangu. Namun ada juga tika yang 
mencantumkan hari Sri untuk Astawara, 
malah ada pula yang mencantumkan 
hari Sri dan Guru, atau ada pula yang 
mencantumkan hari Guru dan Kala. 

Untuk Triwara, Pancawara dan Sadwara 
tidak menimbulkan masalah untuk 
mencantumkannya kedalam tika, karena 
jumlah sel 210 hari, habis dibagi 3, 5 atau 
6.  Yang menimbulkan masalah adalah 
Caturwara, Astawara dan Sangawara, 

karena sel yang 210 hari tidak habis 
dibagi 4, 8 atau 9. Karena itulah terdapat 
ketidakberaturan susunan hari-hari 
Caturwara, Astawara dan Sangawara. 
Mulai pada hari Radite Galungan 
terdapat hari Jaya berturut-turut 3 kali. 
Terdapat pula hari Kala berulang 2 kali 
(ada hari Kala 3 kali beruntun) pada wuku 
Galungan. Ketidak beraturan daripada 
Sangawara terjadi pada wuku Sinta, yaitu 
terdapat hari Dangu beruntun 4 kali mulai 
pada Radite Sinta.

Cara Membaca Tika

Sebagaimana dijelaskan bahwa Tika 
adalah tatanan Wariga, yang memuat 
Wuku dan Wewaran, Kalender Bali, 
dituliskan dalam bentuk simbol-simbol, 
oleh karena demikian, maka dalam 
membaca Tika, mesti didasari dengan 
pengetahuan tentang ilmunya Wariga, 
serta pemahaman terhadap gambar-
simbol yang di tampilkan pada Tika 
tersebut.  yang tergambarkan pada 
simbol.

Pada bagian atas, ada tigapuluh( 30) 
kolom, Wuku, yang masing-masing kolom, 
memuat tujuh kotak wewaran Saptawara. 
Pada bagian samping, dari atas kebawah 
memuat, delapan kolom, diantaranya, 
tujuh kolom memuat Saptawara, Ra. 
Radite, Co.Coma, An.Anggara, Bu.Buda, 
Wre,Wrespati, Su.Sukra, Sa.Sanincara. 
Kalom kedelapan paling bawah, memuat 
kolom Ingkel, diawali dari Ingkel Wong, 
Sato, Mina ,Manuk, Taru Buku.



W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

40

Kotak Wewaran sebanyak tigapuluh 
kolom, masing-masing kolom ada 
tujuh kotak, sehingga jumlah kotak 
Wewaran adalah (210 ) duaratus 
sepuluh kotak. Pada kotak itulah 
tempat posisi Wewaran,yakni. Triwara: 
Pasah,Beteng,Kajeng. Caturwara: 
Sri, Laba, Jaya, Mandala. Pancawara: 
Umanis, Paing, Pon, Wage, Kliwon. 
Sadwara : Tungleh, Aryang, Urukung, 
Paniron, Was, Maulu. Saptawara : 
Radite, Coma, Anggara, Buda, Wrespati, 
Sukra, Saniscara. Astawara : Sri, Indra, 
Guru, Yama, Rudra, Brahma, Kala, Uma. 
Sangawara : Dangu, Jangur, Gigis, Nohan, 
Ogan, Erangan, Urungan, Tulus, Dadi. 

Penataan tempat wewaran itu, sesuai 
dengan urutan nama wewaran nya, 

terkecuali, untuk Caturwara,Jaya, berimpit 
dengan Astawara Kala, tigakali berturut-
turut, tempatnya ada pada Radite, Coma, 
Anggara, wuku Dungulan, yang umum 
dinamakan Kala-Tiga. Begitupula pada 
wewaran Sangawara, Dangu, secara 
beruutan empat kali, Radite, Coma, 
Anggara, Buda, pada wuku Sinta, dan secara 
umum disebut Dangupat. 

Selanjutnya untuk tiga macam Wewaran 
lainnya, yakni. Ekawara : Luwang.  
Dwiwara : Menge, Pepet. Dasawara : 
Pandita, Pati, Suka, Duka, Sri, Manuh, 
Manusa, Raja, Dewa, Raksasa. Ketiganya, 
tidak dicantumkan dalam kotak, karena 
dasar perhitungannya, memakai jumlah 
Urip Pancawara + Saptawara, sehingga 
tempatnya tidak beraturan atau berurutan.



SE
LA

YA
N

G
 P

A
N

D
A

N
G

 W
A

R
IG

A
 D

I 
B

A
LI

41

Penentuan Padewasan  pada Tika

Cara penentuan Dewasa pada Tika, 
didasari pengetahuan tentang rumus 
pedoman Dewasa sesuai dengan 
rumusannya. Dalam ilmu Wariga, termuat 
pedoman Padewasaan berdasarkan 
Wewaran, berdasarkan Pawukon, 
berdasarkan Tanggal-Panglong, 
berdasarkan Sasih, dan berdasarkan 
Dauh. 

Akan tetapi, Tika, yang hanya memuat 
Wewaran, Pawukon, dan Ingkel, dalam 
penentuan Padewasaannya, hanya 
terbatas pada Dewasa berdasarkan 
Wewara, Pawukon dan Ingkel. Sedangkan 
Padewasaan yang berdasarkan Tanggal, 
Sasih, dan Dauh, tidak dicantumkan.

Penentuan Padewasaan pada Tika, 
terbatas pada Padewasaan yang 
berpedoman dengan Wewaran dan 
Pawukon, Seperti halnya untuk Hari raya, 
Anggarkasih, Buda Kliwon, Buda Wage 
/ Cemeng, Tumpek / Saniscara Kliwon, 
dapat dilihat jelas pada Tika. 

Penentuan Padewasaan  lainnya, seperti 
Dewasa untuk pertanian, Dewasa untuk 
berusaha, Dewasa untuk membangun, 
ditentukan pada Tika, sesuai dengan 
Wewaran Dewasanya.  Dan dengan 
demikian, maka, bentuk simbol-simbol 
pada Tika itu, akan terlihat beda satu sama 
yang lain, karena dibuat sesuai dengan 
keperluannya. Namun tanda simbul 
Wewaran secara umum, akan terlihat 

sama yakni:  Triwara Kajeng dengan tanda 
. (titik ), Caturwara Jaya dengan tanda – ( 
garis datar ), Pancawara Kliwon dengan 
tanda o ( lingkaran kecil ), Sadwara Maulu 
^ ( v terbalik), Astawara Guru dengan tanda 
O ( lingkaran besar ), Kala dengan tanda  x 
( kali ),  Sangawara Dadi dengan tanda + ( 
tambah ). Dengan adanya tanda-simbol-
simbol tersebut, dengan mudah dapat 
ditentukan Padewasaan pada Tika, sesuai 
keperluan Dewasanya.

Tika  dan Penentuan Padewasan  
Fungsi penentuan Dewasa dalam Tika tidak 
bisa terlepas dari Wariga yang merupakan 
suatu sistem dimana unsur-unsurnya satu 
dengan yang lainnya saling  terkait erat 
dan berhubungan secara teratur. Unsur 
– unsur yang membangun sistem inilah 
sebagai dasar pengetahuan tentang Tika 
di Bali yang mesti dipahami untuk dapat 
menerapkan ilmu Tika tersebut dalam 
fungsinya untuk padewasan. Adapun 
unsur-unsur tersebut  yang memiliki 
pengaruh paling kecil terhadap fungsinya 
sebagai padewasan adalah Wewaran. 
Unsur yang memiliki pengaruh lebih kuat 
dari wewaran dalam padewasan adalah 
Wuku. Unsur yang memiliki pengaruh lebih 
kuat dari wuku dalam padewasan adalah 
Tanggal Panglong. Unsur yang memiliki 
pengaruh lebih kuat dari tanggal panglong 
dalam padewasan adalah Sasih. Unsur yang 
memiliki pengaruh lebih kuat dari sasih 
dalam padewasan adalah Dawuh dan unsur 
yang memberikan pengaruh lebih kuat 
dari dawuh dalam padewasan adalah Wetu 
yaitu wetunya Sang Hyang Tri Dasa Saksi 



W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

42

yang merupakan tiga belas kekuatan atau 
manifestasi dari Tuhan Yang Maha Esa.

Misalkan untuk menentukan padewasan 
dalam Tika tidak bisa ditentukan oleh 
satu unsur saja walaupun pengaruh 
masing-masing unsur tersebut berbeda, 
melainkan keseluruhan unsur yang 
membangun sistem Tika diintegrasikan 
sehingga berfungsi dalam suatu kegiatan.

Dari rumusan sistem Wariga tersebut 
diatas sudah tentunya untuk mencari 
dewasa itu, tidak akan sempurna adanya, 
tentu ada saja kekurangannya karena 
masing-masing unsur yang membangun 
sistem Wariga tersebut berbeda-
beda pengaruh kekuatannya  dalam 
padewasan. Jika dalam perhitungan 
sudah didapat lebih banyak nilai baik 
keatas, berarti sudah bisa dijadikan 
dewasa atau hari pilihan. Dari integrasi 
unsur-unsur Tika tersebut Telah disadari 
betul fungsinya untuk  padewasan 
yang baik dan yang buruk untuk suatu 
kegiatan.  implementasinya dalam 
penentuan Dewasa dalam Tika yaitu  
berbagai Padewasaan yang dapat dilihat 
pada Tika, antara lain:
a.	 Tika untuk  Dewa Yadnya
	 Ada pada Wewaran dan Wuku 

Rahinan, yakni: Buda-Kliwon
• 	 Wuku: Sinta, Gumbreg, Dungulan, 

Pahang, Ugu. Tumpek, Sanincara, 
Kliwon.

• 	 Wuku: Landep, Wariga, Kuningan, 
Krulut, Uye, Wayang Buda-Cemeng.

• 	 Wuku Ukir, Warigadean, Langkir, 
Merakih, Menail, Kelau, Anggara 
kasih, Anggara-Kliwon 

• 	 Wuku Kulantir,  Julungwangi, 
Medangsia, Tambir, Prangbakat, 
Dukut. Dan Rahinan Saraswati ada 
pada Saniscara wuku Watugunung.

b. 	 Tika untuk Rsi Yadnya, dan Manusa 
Yadnya

	 Berpedoman pada Wewaran dan wuku 
yakni: Wewaran : Coma, Buda, Wrespati, 
Sukra, pada wuku selain Ingkel Wong.

c.	 Tika untuk Bhuta Yadnya
	 Berpedoman pada Wewaran : Kajeng, 

dan Kliwon
d.	 Tika untuk Pitra Yadnya 
	 Menghindari rahinan, Pasah, Kliwon, 

Semut sedulur, dan Kala Gotongan, Was 
penganten.

e.	 Tika untuk Pertanian
	 Berpedoman pada : Wewaran Sri, dan 

Uma.
f.	 Tika untuk berusaha
	 Berpedoman pada Wewaran Laba
g.	 Tika untuk Membangun
	 Berpedoman pada Wewaran: Coma, 

Buda. Wrespati, Sukra ketemu  Tulus 
dan Dadi

h.	 Tika dalam Padewasan Wewaran 
Campuran 
1.	 Agni Agung Patra Limutan   =          

Radite – Brahma
	 Dewasa Ayu : Meramu obat,  

membuat Jimat menghilangkan 
yang angker



SE
LA

YA
N

G
 P

A
N

D
A

N
G

 W
A

R
IG

A
 D

I 
B

A
LI

43

	 Ala : Membangun rumah, memasang 
atap

	 Pindah / memasuki rumah baru.
2.	 Asuajag Munggah = Paing – Urukung
	 Dewasa Ayu : Membuat petakut, 

berburu, memasang jaring
	 Membuat lonceng, kentongan, gong 

dan Alat seni suara.
	 Ala : Membangun rumah, memasang 

atap,
	 Pindah / memasuki rumah baru.
3.	 Asuajag Turun = Paing – Maulu
	 Dewasa Ayu : Menanam sirih, berburu
	 Membuat tanda larangan.
4.	 Babi  Munggah = Wage – Tungleh
        Ala : Bercocok tanam.
5.	 Babi  Turun = Wage – Paniron

	 Dewasa Ayu : Memasang pesirep
6.	 Bojog  Munggah = Kliwon - Was                          
	 Ala :  Bercocok tanam
7.	 Bojog  Turun = Kliwon – Aryang
	 Dewasa Ayu :  Manggur gamelan/

suara gamelan
8.	 Dirgahayu = Anggara – Pon - Pandita
	 Dewasa Ayu : Mulai belajar / berlatih
9.	 Kajeng  Lulunan = Kajeng – Dadi - 

Rudra
	 Dewasa Ayu : Merombak / 

membongkar sesuatu
10.	Kajeng  Rendetan = Kajeng – Dadi 

(satu diantara tiga Kajeng)
• 	 Radite : Julungwangi – Merakih – 

Wayang
• 	 Buda : Gumbreg – Pujut – 

Prangbakat  
• 	 Saniscara : Ukir-Kuningan-Matal-

Watugunung.

	 Dewasa Ayu : Menanam sesuatu
11.	Kajeng Susunan = Kajeng – Dadi - 

Guru
	 Dewasa Ayu : Membuat anyam-

anyaman, sok. 
12.  Kala Empas  Munggah =          Wage 

– Urukung
	 Dewasa Ayu : Membangun rumah, 
	 Ala :  Memetik buah-buahan
13.	Kala Empas Turun = Wage – 

Maulu
	 Dewasa Ayu : Menanam umbi-

umbian
	 Ala : Membangun rumah
14.	Kala Gumarang Munggah =          

Pon - Urukung
	 Dewasa Ayu : Upacara 

Bhutayadnya
	 Ala : Menanam sirih, tembakau
15.	Kala Gumarang  Turun  =  Pon - 

Maulu
	 Dewasa Ayu :  Menanam sirih / 

tembakau
	 Membangun balai banjar
	 Ala : Membuat bibit
16.  Kala  Jangkut = Pepet - Kajeng
	 Dewasa Ayu :  Membuat jaring, 

pencar, sau, tepis
17.  Kala  Jengking = Urukung - Kala
	 Dewasa Ayu : Membuat tarub, 

taring, bubu
	 Mulai belajar menari
	 Ala : Upacara Manusayadnya-

potong gigi.
18.	Kala Wisesa = Was - Guru
	 Dewasa Ayu : Menebang pohon, 

melantik Pejabat



W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

44

19.	Sri tumpuk = Sri-Caturwara + Sri 
Astawara

	 Dewasa Ayu : Mepikat burung, 
mulai berdagang

20.	Sri murti = Was + Sri Astawara
	 Dewasa Ayu : Mantenin padi / 

lumbung
21.	Srigati jenek = Kliwon-Maulu
	 Dewasa Ayu : Membibit /

menanam padi, mengisi lumbung, 
Mantenin padi / lumbung

22.	Srigati munggah = Umanis - 
Urukung

	 Dewasa Ayu : Membibit /
menanam padi, mengisi lumbung, 
Mantenin padi / lumbung

23.	Srigati turun = Umanis - Maulu
	 Dewasa Ayu : Membibit /menanam 

padi, mengisi lumbung,Mantenin 
padi / lumbung, mulai berdagang

24.	Sona angsa = Kajeng - Urukung,  
Kajeng - Maulu

	 Dewasa Ayu : Membibit /
menanam padi, mengisi lumbung

25.	Sampar wangke = Coma – Aryang
	 Ala : Memulai usaha,  

bersenggama.
26.	Semut sedulur = Urip Saptawara 

+ Pancawara = 13
	 Dewasa Ayu : Membuat 

perkumpulan, pertemuan
	 Ala : Mengubur /membakar mayat
27.	Kala Gotongan = Urip Saptawara 

+ Pancawara   = 14
	 Dewasa Ayu : Membuat 

perkumpulan, pertemuan
	 Ala :  Mengubur /membakar

	 mayat

Tika Dewasa berdasarkan wuku.
1. 	 Wuku Carik Walangati yaitu: 
     	 Sinta, Gumbreg, Wariga, Sungsang, 

Kuningan, Prangbakat, Bala, Wayang, 
Kulau, dan Watugunung.

	 Berarti : Tidak baik untuk semua 
pekerjaan.

2.	 Wuku  Rangda - Tiga : wuku yang 
bertempat di Selatan dan Barat-daya.  

	 Yaitu : Wariga - Warigadean, Pujut-
Pahang, Menail - Prangbakat.   

	 Berarti : Tidak baik untuk Wiwaha / 
Pernikahan

3.	 Wuku  Lanus : Ukir, Sungsang, 
Dungulan, Kuningan, Krulut, Merakih, 
Uye, Menail, Prangbakat, Kulau, 
Dukut.

      	Berarti : Baik untuk menanam padi.
4.	 Wuku Tanpa Guru : Dalam satu wuku 

tidak ada Guru (astawara), yaitu : 
Gumbreg, Kuningan, Medangkungan, 
Kulau.

	 Berarti : Tidak baik untuk mulai 
belajar atau berguru

5.	 Wuku Was Penganten : Dalam satu 
wuku terdapat dua Was (sadwara), yaitu 
: Tolu, Dungulan, Krulut, Menail, Dukut.

      	Berarti : Tidak baik untuk Wiwaha, 
atau mengubur / membakar mayat.

      	Baik untuk membuat pagar, tembok.
6.	 Wuku Untal-galung : Wuku yang 

merupakan rangkaian upacara 
Galungan, yakni : Dungulan, 
Kuningan, Langkir, Maedangsia Pujut, 
Pahang.

      	Berarti : Tidak baik untuk upacara 
pekala-kalaan, wiwaha.

Tika sebagai Dewasa berdasarkan 



SE
LA

YA
N

G
 P

A
N

D
A

N
G

 W
A

R
IG

A
 D

I 
B

A
LI

45

Ingkel 
Ingkel Pandakan - Awuku
Ingkel artinya pantangan atau larangan 
yang berlaku untuk satu wuku (7 hari), 
mulai Radite  hingga Saniscara, dengan 
urutan sebagai berikut:
1.  	 Wong, Pantangan atau larangan 

untuk melaksanakan kegiatan yang 
berkaitan dengan manusia (Manusa-
yadnya)

	 Wuku : Sinta, Wariga, Langkir, Tambir, 
Bala

2.	 Sato, Pantangan atau larangan 
untuk mulai mengambil memelihara 
binatang piaraan (wewalungan)

	 Wuku : Landep, Warigadean, 	
	 Medangsia, Medangkungan, Ugu
3.  Mina, Pantangan atau larangan untuk 

memulai memelihara ikan
	 Wuku : Ukir, Julungwangi, Pujut, 

Matal, Wayang.
4.	 Manuk, Pantangan atau larangan 

untuk mulai menangkap dan  
memelihara  burung atau ayam.

	 Wuku : Kulantir, Sungsang, Pahang, 
Uye, Kulau.

5.	 Taru, Pantangan atau larangan 
untuk menanam / mencangkok dan 
menebang pohon (terutama untuk 
bahan bangunan)

	  Wuku : Tolu, Dungulan, Krulut, 
Menail, Dukut.

6.  Buku, Pantangan atau larangan untuk 
menanam/menebang pohon beruas/
berbuku (sejenis bambu)

	 Wuku : Gumbreg, Kuningan, Merakih, 
Prangbakat, Watugunung.

Sumber Sastra Tika 

Jika belajar kalender Bali terutama 
Tika, yang berdasar pawukon dan juga 
Wewaran, wajib hukumnya membaca 
naskah Lontar Bagawan Garga yang 
menjadi acuan para leluhur Bali dan Jawa 
Kuno dalam merumuskan penentuan hari 
dalam pertanian dan juga dalam berbagai 
ritual.

Lontar Bhagawan Garga adalah bentang 
intisari dan teologi dibalik hari-hari dan 
wuku, juga penuh dalil keselarasan alam 
yang bisa diterapkan dalam kehidupan 
sehari-hari dan sekaligus bisa menjadi 
acuan filosofis yang mendalam jika 
disimak dengan sungguh-sungguh. 

Selanjutnya, setelah membaca Lontar 
Bhagawan Garga, lengkapi pula dengan 
membaca juga Lontar Aji Swamandala 
yang menguraikan tentang penentuan 
hari baik dan buruk (padewasan) yang 
merupakan ajaran dari Bhatara Surya 
Candra. Ini merumuskan perihal ritual 
tawur atau pecaruan dan berbagai 
rumusan kalender, yang dalam lontar ini 
disebutkan sebagai pedoman ritual di 
Besakih, dan juga acuan semua wilayah 
yang mengikuti kalender ritual Besakih.



W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

46



SE
LA

YA
N

G
 P

A
N

D
A

N
G

 W
A

R
IG

A
 D

I 
B

A
LI

47
Jika ingin spesifik soal wuku dan upakara 
Hindu di Bali, lebih lanjut dari kedua lontar 
(Lontar Bhagawan Garga dan Lontar Aji 
Swamandala  tampaknya diturunkan-
jelaskan dengan cukup sistematis 
menjadi pedoman hari-hari atau kalender 
upakara yaitu dalam Lontar Sunarigama 
yang memberi acuan berbagai upakara 
sepanjang siklus 210 hari, dari Hari Suci 
Saraswati, berbagai Anggarkasih dan 
Tumpek, lalu Galungan dan Kuningan, 
sampai kembali ke Pagerwesi, balik 
lagi ke Saraswasti. Putarannya 210 hari 
tersebut dalam dirinci dengan jelas 
dilontar Sundarisama. Dengan membaca 
secara seksama ke tiga naskah tersebut. 
Masyarakat diajak memahami konsepsi 
dan relasi kosmologi, astrologi dan 
keterkaitannya dengan berbagai ritual 

di Bali. Kalender Bali yang dirumuskan 
dalam Lontar Bagawan Garga dan Lontar 
Aji Swamandala tersebut menjadi acuan 
penulisan berbagai lontar, berbagai 
ritualnya, dan berbagai perhitungan baik-
buruk dan hari spesifik lainnya. Hal ini 
bisa ditemukan seperti: Lontar Wariga 
Gemet, Lontar Wariga Krimping, Wariga 
Parerasian, Wariga Palalawangan, 
Purwaka Wariga, dan lain-lainnya.

Ajarannya bisa sangat luas, dari 
perhitungan hari menanam kacang-
kacangan, mengambil ternak sapi, kucit 
(bibit/anak babi), pengobatan, perang 
hari baik ngaben dan upakara-upakara 
besar lainnya, sampai memilih hari untuk 
memasuki alam gaib. 





S I S T E M  W A R I G A  D I  B A L I 
bab 2



W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

50

S I S T E M  W A R I G A  D I 
B A L I 

Kalender Saka Bali mengikuti  matahari, bulan, 

bintang dan sistem hukum. Unsur dasarnya matematis, 

sistematis, geografis dan religius.



51



52

W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I Wariga memiliki lima kerangka yaitu 

Wewaran, Pakuwon, Penanggal atau 
Panglong, Sasih dan Dawuh.

Pemanfaatan Wariga dalam 
Masyarakat Bali

Wariga di Bali dimanfaatkan untuk 
berbagai keperluan, terutama berkaitan 
dengan ritual-ritual keagamaan. Beranjak 
dari hal itu, dapat dikatakan bahwa 
penggunaan Wariga masih didominasi 
oleh Panca Yadnya. Pengetahuan tentang 
Wariga yang diutamakan adalah ala 
ayuning dewasa. 

Ala-Ayuning Dewasa Berdasarkan Sistem 
Wariga
Ala berarti buruk, sedangkan Ayu 
berarti baik. Berikut ini akan disajikan 
buruk dan baik suatu hari berdasarkan 
pada perhitungan wariga. Perhitungan 
tersebut umumnya berupa kombinasi 
antar wewaran, atau dapat pula 
kombinasi antara wewaran dengan wuku, 
dan sebagainya. 

Tabel 7. Ala Ayuning Dewasa yang Muncul dari Wewaran

No Nama Kombinasi Baik Tidak Baik
1 Asuajag munggah Paing, Urukung untuk membuat 

alat – alat yang 
menakutkan seperti 
lelakut.

untuk menanam 
padi, kacang – 
kacangan.

2 Asuajag turun Paing, Maulu Untuk membuat 
penakut, menanam 
padi, kacang–
kacangan, sirih, 
berburu.

-

3 Agni Agung Patra 
Limutan

Radite, Brahma membuat/meramu 
obat–obatan, 
menghilangkan 
yang angker.

membangun rumah, 
mengatapi rumah, 
pindah rumah atau 
memasuki rumah 
baru.

4  Babi munggah Wage, Tungleh - untuk bercocok 
taman

5 Babi turun Wage, Paniron untuk memasang 
sesirep

-



53

SI
ST

EM
 W

A
R

IG
A

 D
I 

B
A

LI
 

No Nama Kombinasi Baik Tidak Baik
6 Bojog Munggah Kliwon, Was - untuk menanam 

padi dan jagung.

7 Bojog turun Kliwon, Aryang untuk menyetem 
gamelan.

-

8 Dirgahayu Anggara, Pon, 
Pandita

untuk mulai belajar. -

9 Kala Buingrau Radite, Indra;
Soma, Uma; 
Anggara, Ludra; 
Buda, Brahma; 
Wraspati, Guru; 
Sukra, Sri;  
Saniscara, Yama

menebang kayu, 
membuat bubu, 
memuja pitra

untuk membangun, 
mengatapi rumah.

10 Kajeng Susunan Kajeng, Guru, Dadi untuk membuat sok 
atau yang sejenis.

-

11 Kajeng lulunan Kajeng, Ludra, Dadi - untuk membuat 
sok atau yang 
sejenisnya.

12 Kala Beser Tungleh, Kala untuk menyadap 
nira, mengasah taji, 
tombak

untuk membuat 
empelan / 
bendungan, 
berbicara yang 
sifatnya rahasia.

13 Kala Bangkung; Radite Pon;
Soma Paing;
Buda Umanis;
Saniscara Wage.1

- untuk memelihara 
ternak

14 Catur Laba Radite Umanis;
Soma Wage;
Buda Pon;
Sanicara Paing.2

untuk bepergian 
menuju arah Utara, 
upacara Manusa 
Yadnya dan Pitra 
Yadnya.

15 Kala Empas 
Munggah

Wage, Urukung untuk memulai 
membangun rumah

memetik buah – 
buahan.

16 Kala Empas Turun Wage, Maulu untuk menanam 
umbi – umbian

untuk membangun, 
memetik buah – 
buahan.

1  Posisi Saptawara berlawanan arah dengan Pancawara. Untuk mengenal ini, terlebih dahulu 
harus memahami posisi dari masing-masing wewaran. Misalkan, Radite posisinya adalah di 
Timur. Sedangkan Pon posisinya ada di Barat. Posisi keduanya berlawanan. Sehingga disebut Kala 
Bangkung atau Kala Nanggung.
2 Posidi Saptawara dan Pancawara ada di arah yang sama. Untuk Untuk mengenal ini, terlebih 
dahulu harus memahami posisi dari masing-masing wewaran. Contohnya, Radite posisinya di 
Timur. Sedangkan Umanis posisinya ada di Timur juga. Posisi keduanya berada di arah yang sama. 
Sehingga disebut Catur Laba. 



54

W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

No Nama Kombinasi Baik Tidak Baik
17 Kala Gotongan3 Sukra Kliwon;

Saniscara Umanis;
Radite Paing.

untuk memulai 
suatu usaha

untuk mengubur 
atau membakar 
mayat.

18 Semut Sadulur4 Sukra Pon; Saniscara 
Wage, Radite Kliwon

untuk gotong 
royong, kerja bakti, 
memulai kampanye 
(propaganda), 
membentuk 
perkumpulan.

untuk mengubur 
atau membakar 
mayat.

19 Kala Gumarang 
Munggah

Pon, Urukung melakukan upacara 
Bhuta yadnya

Untuk menanam 
sirih, tembakau.

20 Kala Gumarang 
Turun

Pon, Maulu menanam sirih dan 
tembakau

untuk membibit

21  Kala Jengking Urukung, Kala untuk memulai 
belajar menari, 
menabuh, membuat 
bubu, seser, jaring.

upacara Manusa 
Yadnya, menikah, 
upacara potong 
rambut

22 Kala Jangkut Pepet, Kajeng untuk membuat 
pencar, jaring, 
senjata.

-

23 Kala Kutila Manik Kajeng, Kliwon untuk membuat 
ranjau, pagar, 
rintangan, lubang 
penghalang maupun 
pemisah, alat 
perangkap, upacara 
Bhuta Yadnya.

-

24 Kala Kutila Aryang, Brahma Untuk memulai 
melakukan 
pekerjaan yang 
mempergunakan 
api.

-

25 Kala Lutung 
Magandong

Wraspati, Kliwon untuk menanam 
pujer (bibit kelapa 
yang baru tumbuh), 
menanam buah – 
buahan

-

26 Kala Mangap Radite, Umanis - untuk 
berbelanja, bila 
mempergunakan 
hari ini akan 
berakibat boros.

27 Kala Patijengkang Wraspati, Urukung untuk mengadakan 
sabungan.

-

1 urip Saptawara + Pancawara berjumlah 14 berturut – turut sampai 3 kali yaitu
2 urip Saptawara + Pancawara berjumlah 13 berturut – turut 3 kali



55

SI
ST

EM
 W

A
R

IG
A

 D
I 

B
A

LI
 

No Nama Kombinasi Baik Tidak Baik
28 Kala Upa Pasah, Paniron untuk memulai 

mengambil / 
memelihara ternak 
(wewalungan)

29 Kala Wisesa Was, Guru untuk  menebang 
kayu bahan 
bangunan, memulai 
suatu kegiatan, 
mengangkat / 
melantik petugas.

-

30 Sri Tumpuk Sri (Caturwara), Sri 
(Astrawara)

untuk mencari 
burung (mapikat)

-

31 Amparwangke Soma, Aryang - untuk bersanggama, 
kalau dilanggar bisa 
melahirkan bayi 
yang penuh kesialan 
dan kemalangan

32 Sampigumarang 
Munggah

Pon, Paniron

- Tidak baik : 
menanam padi dan 
jagung

33 Sampigumarang 
Turun

Pon, Tungleh untuk menanam 
padi, jagung, 
membangun rumah.

-

34 Srigati Munggah Umanis, Urukung untuk membibit/
menanam padi, 
membuat alat – alat 
berjualan, membuat 
pahat, menyimpan 
padi atau upacara 
padi di lumbung.

meminjamkan 
sesuatu, menjual 
beli beras.

35  Srigati Turun Umanis, Maulu untuk membibit 
/ menanam padi, 
menyimpan padi, 
menghaturkan 
yadnya di lumbung, 
menanam kelapa, 
mulai membuat 
barang dagangan.

-

36 Srigati Jenek Kliwon, Maulu untuk membibit 
/ menanam padi, 
menyimpan padi 
dalam lumbung, 
serta pelaksanaan 
upacaranya

-

37 Sri Murti Was, Sri (Astawara) untuk 
mempersembahkan 
yadnya kepada Dewi 
Sri di lumbung.

-



56

W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I Ala Ayuning Dewasa yang  Muncul  dari 

Wuku atau Kombinasi Wewaran dan Wuku
Ala Ayuning Dewasa yang didasarkan pada 
wuku ini kadangkala juga berkombinasi 
dengan wewaran. Sehingga dalam 
pengelompokan di bawah ini, diberikan 

satu ruas wuku/ kombinasi. Ala Ayuning 
Dewasa ini pun tidak semuanya memiliki 
nama tersendiri, sehingga pada kolom 
nama tidak diisi. Untuk lebih jelasnya, 
berikut ini adalah pengelompokan 
tersebut.

No Nama Wuku/Kombinasi Baik Tidak Baik
1 - Dungulan, Kuningan, 

Langkir, Pujut
- untuk atiwa – tiwa, 

mengubur mayat.

2 - Sinta, Gumbreg, 
wariga, Sungsang, 
K u n i n g a n , 
Prangbakat, Bala, 
Wayang, Klawu, dan 
Watugunung
(berisi Carik 
Walangati)

- untuk mengubur 
atau membakar 
mayat.

3 Rangda Tiga Wariga, Pujut, 
Menahil5 ;
W a r i g a d e a n , 
Pahang, Prangbakat6 

- untuk perkawinan 
atau wiwaha.

4 Tanpa Guru7 Gumbreg, Kuningan, 
M e d a n g k u n g a n , 
Klawu.

- untuk memulai 
belajar atau berguru.

5 Was Panganten8 Radite dan Saniscara 
pada wuku Tolu, 
Dungulan, Krulut, 
Menail, Dukut. 

untuk membuat 
benda – benda 
tajam.

untuk pernikahan 
(wiwaha), mengubur 
/ membakar mayat.

6 Amertayoga Soma Landep, Soma 
Krulut, Soma Ugu, 
Soma Dukut.

untuk membangun, 
mencari pengupa 
jiwa (nafkah) dan 
mulai suatu usaha / 
perusahaan

-

7 Banyuurung Radite, Sinta.

Soma Sinta, Landep, 
Wariga, Sungsang, 
Krulut, Merakih, 
Medangkungan, Uye.

untuk membuat 
bendungan, kolam.

untuk membuat 
sumur.

5wuku ini terletak pada arah Daksina (Selatan)
6wuku ini terletak pada arah Nairiti (barat daya) 
7artinya dalam satu wuku tidak ada Guru (Astawara)
8dalam satu wuku terdapat dua Was (Sadwara)

Tabel 8.  Ala Ayuning Dewasa yang Muncul dari Wuku atau Kombinasi Wewaran dan Wuku



57

SI
ST

EM
 W

A
R

IG
A

 D
I 

B
A

LI
 

No Nama Wuku/Kombinasi Baik Tidak Baik
Anggara Sinta, Tolu, 
Medangsia, Pahang, 
Krulut, Merakih, 
Matal, Menahil.

Buda Tolu, 
Sungsang, Tambir, 
Matal, Kulawu.

Wraspati Tolu, 
G u m b r e g , 
Pujut, Tambir, 
Medangkungan, Uye, 
Prangbakat.
Sukra Gumbreg, 
Dungulan, Pujut, 
Krulut, Kulawu, 
Dukut.

Saniscara Kulantir, 
Wariga, Tambir.

8 Banyumilir Radite Kulantir

Soma Wayang

Buda Sinta

Sukra Langkir.

untuk membuat 
sumur, kolam, 
membuka jalan air, 
ngirisin (menyadap 
nira).

-

9 Cintamanik Buda Sinta, Ukir, 
Tolu, Wariga, 
J u l u n g w a n g i , 
Dungulan, Langkir, 
Pujut, Krulut, Tambir, 
Matal, Menahil, Bala, 
Wayang, Dukut.

untuk melakukan 
upacara potong 
rambut

-

10 Corokkodong Wrespati Kliwon 
Langkir.

untuk membuat 
jaring.

-

11 Guntur umah Wraspati Medangsia, 
Merakih;

S a n i s c a r a 
M e d a n g k u n g a n , 
Ugu.

untuk membangun 
atau memindahkan 
rumah.

-

12 Jiwa manganti Soma Tambir; 
Wraspati Landep, 
Medangkungan; 

Sukra Wariga, Bala, 

S a n i s c a r a 
Watugunung.

untuk bercocok 
tanam, memulai 
suatu usaha

-



58

W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

No Nama Wuku/Kombinasi Baik Tidak Baik
13 Kajengkipkipan Buda Gumbreg, 

Watugunung.
untuk membuat 
dungki (keranjang 
kecil tempat ikan).

-

14 Karnasula Soma Sinta, Kulantir, 
Wariga, Julungwangi; 

Anggara Langkir; 

Buda Dungulan; 

W r a s p a t i 
W a r i g a d e a n ; 
Dungulan; 

Sukra Ukir, 

Saniscara Tolu, 
Sungsang.

untuk membuat 
k e n t o n g a n , 
bajra, kendang, 
kroncongan (genta 
sapi dari kayu) dan 
sejenisnya.

untuk membangun 
rumah tempat tidur, 
mengadakan rapat 
atau pertemuan.

15 Kala Atat Radite Uye, 

A n g g a r a 
Watugunung, 

Buda Tambir.

untuk membuat 
tali, tali pancing, 
m e l a k u k a n 
pekerjaan anyam – 
anyaman, tampus, 
dan jerat.

-

16 Kala Awus Buda Kulawu. untuk membuat 
garu (langit)

untuk membuat 
b e n d u n g a n 
/ empangan, 
membangun rumah.

17 Kala Alap Soma Uye untuk menanam 
kelapa

-

18 Kala Angin Rudite Krulut, Bala, 
Klawu.

untuk memulai 
mengajar / melatih 
sapi, kerbau, kuda 
dan ternak lainnya.

-

19 Kala Bregala Soma Landep - untuk dipakai 
dewasa ayu.

20 Kala Bancaran Radite Dungulan; 
 
Soma Sinta;

Anggara Tolu, 
Dungulan, Tambir; 

Wraspati Matal; 

Sukra Kuningan, 

Saniscara Wariga.

untuk membuat 
senjata, taji, pengiris 
(pisau besar untuk 
mengiris atau untuk 
menyadap nira).

-



59

SI
ST

EM
 W

A
R

IG
A

 D
I 

B
A

LI
 

No Nama Wuku/Kombinasi Baik Tidak Baik
21 Kala Brahma Radite Menahil, 

Anggara Medangsia, 

Buda Sinta, 

Sukra Kulantir, Bala, 
Watugunung; 

Saniscara Langkir.

- -

22 Kala Cakra Saniscara Menahil. untuk memulai 
segala jenis 
p e k e r j a a n , 
mengandung arti 
kebulatan tekad.

-

23 Kala Caplokan Soma Julungwangi, 
Merakih; 

Anggara Tambir, 

Buda Prangbakat, 

Sukra Kuningan, 

Saniscara Sinta, 
Julungwangi, Pujut.

untuk membuat 
alat-alat penangkap 
ikan seperti : 
pancing (kail), jala, 
jaring, bubu, bahan 
untuk umpan.

-

24 Kala Dangu Radite Tolu, Langkir 
Uye, Wayang; 
Radite Tolu, Langkir 
Uye, Wayang; 

Soma Merakih. 

Anggara Ukir, 
Gumbreg, Dungulan, 
Krulut 

Buda Sinta, 
Julungwangi, Tambir, 
Kulawu 

Wraspati Wariga, 
Pujut, Prangbakat.

Sukra Dungulan, 
Matal, Menahil, Ugu.

S a n i s c a r a 
W a r i g a d e a n , 
Sungsang, Dungulan, 
Medangsia, Pahang, 
M e d a n g k u n g a n , 
Bala, Dukut, 
Watugunung.

- untuk memulai 
suatu pekerjaan, 
pindah tempat, 
bepergian.



60

W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

No Nama Wuku/Kombinasi Baik Tidak Baik
25 Kala Demit Saniscara Ukir. untuk memasang 

tanda – tanda atau 
alat – alat yang 
mengandung arti 
larangan, membuat 
pagar, memasang 
pelindung kelapa 
(ngangasin), hal – 
hal menghalau atau 
mengusir.

untuk mengajukan 
permohonan.

26 Kala Dangastra Radite Kulantir, 
Menahil

Soma Sungsang, 
Dukut

Anggara Medangsia, 
Pahang, Merakih 

Buda Sinta, 
Medangkungan.

Wraspati Dungulan

Sukra Kulantir, 
Dungulan, Bala 
Watugunung

Saniscara Langkir, 
Pujut, Krulut

untuk membangun 
tembok pekarangan, 
membuat alat – alat 
penangkap ikan.

untuk memulai 
p e k e r j a a n 
penting, tidak baik 
melakukan upacara 
(gawe ayu).

27 Kala Gacokan Anggara Tambir untuk membuat alat 
– alat yang runcing 
seperti taji, tombak 
dan sebagainya.

-

28 Kala Garuda Anggara Landep. - untuk dipakai 
dewasa ayu.

29 Kala Guru Buda Landep. untuk membuat 
peraturan – 
peraturan, awig – 
awig.

-

30 Kala Graha Soma Landep, 
Saniscara Tolu.

untuk membangun 
perumahan.

-

31 Kala Isinan Soma Dungulan, 
Krulut; Buda 
Watugunung.

untuk mulai belajar, 
membuat almari, 
membuat gudang 
atau tempat barang–
barang.

-

32 Kala Panyeneng Radite Wariga, Sukra 
Watugunung.

untuk membuat 
p e r a t u r a n –
peraturan, awig- 
awig, membuat alat 
tempat menyimpan 
harta-benda.

-



61

SI
ST

EM
 W

A
R

IG
A

 D
I 

B
A

LI
 

No Nama Wuku/Kombinasi Baik Tidak Baik
33 Kala Kilang – kilung Soma Krulut, 

Wraspati Tambir.
untuk membuat 
barong, membuat 
sok (bakul) dan 
segala anyam-
anyaman

-

34 Kala Kingkingan Wraspati Krulut. - untuk meminang.

35 Kala Klingkung Anggara Sinta. untuk mencuri demi 
kepentingan umum 
yang bertujuan baik.

-

36 Kala Katemu Radite Sinta, 
Julungwangi, Puju.

Soma Ukir, Tolu, 
Krulut.

Anggara Dungulan, 
Pahang, Tambir, 
Watugunung.

Buda Tolu, Wariga, 
Langkir, Dukut.

Wraspati Sinta, 
Julungwangi, Pujut.

Sukra Ukir, Krulut.

Saniscara Tolu, 
Dungulan, Pahang, 
Tambir, Wayang.

untuk menangkap 
ikan, berburu, 
mapikat, memasang 
jerat, kungkungan, 
m e n g a d a k a n 
pertemuan.

-

37 Kala Keciran Buda Gumbreg. untuk membuat 
pisau penyadap 
(pangiris), mulai 
memotong danggul 
nira, membuat atau 
membuka saluran 
air.

-

38 Kala Luang Radite Dungulan, 
Kuningan, Langkir.

Soma Wayang.

Anggara Sinta, 
W a r i g a d i a n , 
S u n g s a n g , 
Tambir, Menahil, 
Watugunung.

Buda Landep, Tolu, 
Gumbreg, Pahang, 
Merakih 

Wraspati Klawu, 
Dukut.

untuk membuat 
t e r o w o n g a n , 
menanam ketela 
atau umbi – umbian.

untuk membuat 
bendungan / 
empangan.



62

W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

No Nama Wuku/Kombinasi Baik Tidak Baik
39 Kala Lutung Magelut Radite Ukir, Buda 

Sungsang.
untuk membuat 
/ meramu obat – 
obatan, mencampur 
sadek (makanan 
jengkrik), mulai 
membikin sawuh, 
melakukan tapa 
brata.

untuk berburu.

40 Kala Mretyu Radite Sinta, 
Merakih; 

Soma Menahil.

Anggara Medangsia, 
Wayang; 

Buda Sinta, 

Wraspati Tolu, 

Sukra Julungwangi,

S a n i s c a r a 
Medangsia.

untuk membuat 
senjata, mulai 
berperang membela 
kebenaran, memberi 
nasehat kepada 
orang lain.

untuk bersenggama, 
segala yadnya.

41 Kala Macan Wraspati Tambir. untuk segala yang 
m e n a k u t k a n , 
membuat tombak, 
keris, lelakut 
(penakut), pada hari 
ini hindari berbicara 
yang tidak perlu.

-

42 Kala Mina Sukra Warigadean, 
Medangsia.

untuk membuat 
p e r a l a t a n 
penangkap ikan, 
tombak dan hari 
ini baik untuk 
menangkap ikan.

-

43 Kala Muas Radite Kulantir, 
Soma Wayang, 
Saniscara Pahang.

- untuk menanam 
sesuatu (bercocok 
tanam).

44 Kala Muncar Buda Dungulan. untuk membuat taji, 
mengasah senjata.

-

45 Kala Miled Soma Pahang. untuk meramu obat 
– obatan, sadek, dan 
yang lainnya.

-

46 Kala Matampak Buda, Sukra Ukir; untuk menanam 
segala sesuatu 
(bercocok tanam).

-



63

SI
ST

EM
 W

A
R

IG
A

 D
I 

B
A

LI
 

No Nama Wuku/Kombinasi Baik Tidak Baik
47 Kala Ngadeg Radite Pujut, Krulut; 

Soma Tambir, 
Kulawu; 

Sukra Kuningan, 
Watugunung.

untuk membuat 
pintu gerbang, 
tembol pekarangan, 
pagar, Sangkar 
ayam (guwungan), 
kisa pengaduan 
ayam, mulai 
memelihara ayam 
kurungan, membuat 
e m p a n g a n / 
bendungan.

-

48 Kala Ngruda Radite Dukut, 

Soma Sungsang, 
Menahil; 

Saniscara Sungsang.

untuk taji, keris, 
ranjau (sungga), 
bambu runcing 
( g e l a n g g a n g ) 
dan sejenisnya, 
membuat bencana

-

49 Kala Nguya Radite Ukir untuk berkunjung, 
membuat / 
m e m a s a n g 
kungkungan (sarang 
lebah) dan bubu.

-

50 Kala Ngamut Soma Merakih. untuk membuat 
pancing (kail) dan 
alat – alat penangkap 
ikan lainnya.

-

51 Kala Olih Buda Prangkabat untuk memulai 
suatu usaha.

untuk membuat 
terowongan, sumur, 
mulai membajak.

52 Kala Pacekan Anggara Tolu untuk membuat 
tombak, taji, keris 
dan sejenisnya.

untuk mengadakan 
perundingan / rapat.

53 Kala Pegat Buda Kuningan, 

Saniscara Ukir, 
Merangkih.

untuk mulai 
menyadap (ngirisin), 
memisah bayi 
menetek (melas 
rare).

untuk melakukan 
karya ayu.

54 Kala Prawani Radite Sinta, 

Anggara Prangbakat, 

Buda Landep, 

Wraspati Tambir.

- untuk semua 
kegiatan, hari 
ini mengandung 
pengaruh yang 
kurang baik.

55 Kala Pager Wraspati Wariga. untuk membuat 
tembok, pagar dan 
sejenis.

sejenisnya



64

W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

No Nama Wuku/Kombinasi Baik Tidak Baik
56 Kala Geger Wraspati, Saniscara 

Wariga.
untuk membuat 
alat-alat penangkap 
ikan, membuat 
kentongan, cagcag 
(perkakas tenun), 
kroncongan (genta 
sapi dari kayu), 
genta (bajra), 
kendang (bedug), 
gambelan dan alat–
alat  bunyi–bunyian 
lainnya.

-

57 Kala Pati Radite Landep, 
Sungsang.

Anggara Gumbreg, 
Medangsia, Wayang.

Buda Landep, 
Sungsang, Ugu.

Wraspati Gumbreg.

Saniscara Krulut.

untuk membuat jerat 
dan memasangnya, 
m e m b u a t 
pengrusak.

untuk semua 
upacara dan 
pekerjaan yang 
lainnya.

58 Kala Raja Wraspati Dukut.
Baik : untuk 
segala pekerjaan, 
mengangkat / 
melantik petugas 
atau calon pejabat.

untuk segala 
p e k e r j a a n , 
mengangkat / 
melantik petugas 
atau calon pejabat.

59 Kala Rau Radite Sinta, Sukra 
Gumbreg, Saniscara 
Ukir, Kulantir, 
Merakih.

untuk meramu obat 
– obatan, sadek, 
membuat senjata, 
upas (penjaga)

membangun rumah, 
mengatapi rumah 
akibatnya akan 
terbakar, batasi 
berbicara sering 
m e n i m b u l k a n 
kegelapan atau 
k e k e l i r u a n , 
m e n g a w i n k a n 
orang.

60 Kala Rebutan Soma Ugu. untuk membuat 
tempat berjualan, 
membuat alat–alat 
tempat barang 
dagangan, alat–
alat penangkap 
ikan, membuat 
dan memasang 
kungkungan.

-



65

SI
ST

EM
 W

A
R

IG
A

 D
I 

B
A

LI
 

No Nama Wuku/Kombinasi Baik Tidak Baik
61 Kala Rumpuh Radite Merakih, 

Watugunung.

Soma Julungwangi, 
Medangkungan.

Buda Sungsang, 
Tambir, Bala, Ugu, 
Wayang.

Wraspati Langkir, 
Medangsia Krulut, 
Uye, Prangbakat.

Sukra Dungulan, 
Kuningan.

Saniscara Matal, 
Menahil, Kulawu, 
Dukut.

- untuk pindah 
rumah, memulai 
memelihara ayam, 
itik, sapi, kerbau, 
kambing, babi 
(ternak).

62 Kala Sapuhau Soma Ukir, 

Anggara Wayang, 

Buda Kulawu, 

Sukra Watugunung.

untuk membuat 
alat–alat pertanian 
seperti garu, taulud, 
p a m a l a s a h a n , 
tenggala (bajak).

untuk membangun.

63 Kala Sor Radite Ukir, 
Julungwangi, Pujut, 
Matal, Wayang.

64 Kala Suwung Soma, Anggara 
W a r i g a d e a n , 
Sungsang, 

65 Kala Siyung Radite Landep, 
Matal; 

66 Kala Sudukan Radite Kuningan, 

67 Kala Susulan Soma Dungulan. untuk membuat 
tepis, sabang 
(jaring).

-

68 Kala Sudangastra Radite Prangbakat, 

69 Kala Temah Radite Medangsia, 
Pujut, Kulawu, 
Dukut.

70 Kala Timpang Anggara Sinta, 
Sukra Medangsia, 
Saniscara Landep

untuk membuat 
senjata, membuat / 
memasang ranjau, 
guna–guna, meramu 
sadek, memasang 
sesuatu yang 
merupakan larangan 
pada tanaman.

untuk berburu.



66

W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

No Nama Wuku/Kombinasi Baik Tidak Baik
71 Kala Tumapel Anggara, Buda, 

Kuningan.
untuk membuat 
topeng (tapel), 
membuat dan 
m e m a s a n g 
k u n g k u n g a n 
(tempat mengurung 
lebah).

-

72 Kala Tampak9 Radite Tolu, Langkir, 
Matal, Dukut.

Soma Ukir, 
Dungulan, Tambir, 
Wayang.

A n g g a r a 
W a r i g a d e a n , 
Pahang, Prangbakat.

Buda Sinta, 
Julungwangi, Krulut, 
Bala.

Wraspati Gumbreg, 
Medangsia, Uye, 
Watugunung.

Sukra Kulantir, 
K u n i n g a n , 
M e d a n g k u n g a n , 
Klawu.

Saniscara Wariga, 
Pujut, Menahil.

- untuk dewasa 
m e n i k a h 
(perkawinan).

73 Kala Tumpar Anggara Langkir, 
Buda Warigadean.

- untuk dewasa ayu 
mengandung unsur 
kecewa.

74 Kala Tukaran Anggara Ukir, 
Warigadean

untuk memasang 
jaring/tepis, mapikat 
(mencari burung), 
mulai melatih/
mengajar burung.

-

75 Kala Was Soma Krulut untuk mengebiri 
(melesin) hewan, 
menebang kayu 
untuk bahan 
bangunan.

-

9 Saptawara dengan Wuku tempatnya sama



67

SI
ST

EM
 W

A
R

IG
A

 D
I 

B
A

LI
 

No Nama Wuku/Kombinasi Baik Tidak Baik
76 Kala Wong B u d a 

Medangkungan.
- untuk magundul 

( d i g u n d u l ) , 
m e m o t o n g 
rambut atau 
macukur (dicukur), 
m e m i n a n g , 
melakukan upacara 
Manusa Yadnya.

77 Kala Wikalpa Soma Uye, Bala; 
Sukra Wayang, 
Watugunung.

untuk membuat 
keris atau yang 
sejenis.

-

78 Kala Bangkung Radite Kulantir, 
J u l u n g w a n g i , 
Medangsia, Tambir, 
Prangbakat, Dukut.

Soma Ukir, Kulantir, 
Warigadean, Langkir, 
Merakih, Menahil, 
Klawu.

Buda Kulantir, 
J u l u n g w a n g i , 
Medangsia, Tambir, 
Prangbakat, Dukut.

Wraspati Klawu.

Sukra Medangsia 
K u l a n t i r , 
J u l u n g w a n g i , 
Medangsia, Tambir, 
Prangbakat, Dukut.

- untuk memelihara 
hewan.

79 Kala Buingrau Radite Warigadean, 
Medangsia, Uye, 
Watugunung.

Soma Krulut, Bala.

Anggara Wariga, 
Langkir, Matal, 
Dukut.

Buda Wariga, 
Langkir, Matal.

Wraspati Ukir, Krulut, 
Bala.

untuk membakar 
citakan (batu 
bata merah) dan 
membakar sampah 
bekas rabasan

untuk mengatapi 
rumah, membuat 
rumah.



68

W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

No Nama Wuku/Kombinasi Baik Tidak Baik
Sukra Gumbreg, 
W a r i g a d e a n , 
K u n i n g a n , 
M e d a n g k u n g a n , 
Uye, Bala, Klawu, 
Watugunung.

Saniscara Landep, 
Kulantir, Ugu.

80 Kala Jengking Radite Ukir, Bala; 
Soma Merakih, Ugu;

Anggara Tambir; 

Buda Gumbreg, 
Kuningan; 

Wraspati Dukut; 

Sukra Uye; 

S a n i s c a r a 
Julungwangi, Pujut.

untuk mulai melatih 
menari, menabuh, 
adu ayam.

untuk potong 
rambut dan 
pantangan untuk 
kawin.

81 Kala Manguaneb Wraspati Medangsia untuk membuat 
paketok (perangkap 
landak) dan 
santeb (semacam 
perangkap binatang)

-

82 Kala Wisesa Radite Dukut, 

Soma Uye, 

A n g g a r a 
Julungwangi, 

Buda Landep, 

Wraspati Bala, 

Sukra Merakih, 

Saniscara Tolu, 
Dungulan. 

untuk penobatan/
p e l a n t i k a n , 
p e n u g a s a n /
penempatan.

-

83 Pepedan Radite Tolu, 
J u l u n g w a n g i , 
S u n g s a n g , 
Dungulan, Pujut, 
M e d a n g k u n g a n , 
Matal, Uye, 
Menahil, Bala, Ugu, 
Wayang, Kulawu, 
Watugunung.

untuk membuka 
lahan tanah 
pertanian baru

untuk membuka 
lahan tanah 
pertanian baru	
untuk membuat 
peralatan dari besi.



69

SI
ST

EM
 W

A
R

IG
A

 D
I 

B
A

LI
 

No Nama Wuku/Kombinasi Baik Tidak Baik
Soma Warigadean, 
Medangsia, Krulut, 
Merakih, Matal, Uye, 
Prangbakat, Bala 
Ugu, Wayang, Dukut

Anggara Sinta, 
Ukir, Tolu, Wariga, 
S u n g s a n g , 
Dungulan, Langkir, 
Medangsia, Krulut, 
Merakih, Tambir, 
M e d a n g k u n g a n , 
Uye, Menahil, 
Prangbakat, Bala, 
Ugu, Wayang, Dukut, 
Watugunung.

Buda Kulantir, Tolu, 
Gumbreg, Wariga, 
W a r i g a d e a n , 
J u l u n g w a n g i , 
Dungulan, Kuningan, 
Pujut, Pahang 
Merakih, Menahil, 
P r a n g b a k a t , 
Wayang, Klawu, 
Watugunung.

Wraspati Sinta, Ukir 
Kulantir, Wariga, 
W a r i g a d e a n , 
J u l u n g w a n g i , 
D u n g u l a n , 
Medangsia, Tambir, 
Matal, Menahil, 
Prangbakat, Bala, 
Wayang, Dukut.

Saniscara Landep, 
Ukir, Wariga, 
J u l u n g w a n g i , 
Sungsang, Dungulan, 
Langkir, Menahil, 
Prangbakat, Bala, 
Wayang, Dukut, 
Watugunung.

84 Taliwangke Soma Uye, Menahil, 
Prangbakat, Bala, 
Ugu.

Anggara Sinta, 
Wayang, Klawu, 
Dukut, Watugunung.

untuk memasang 
tali–tali hambat di 
sawah maupun di 
kebun, memperbaiki 
pagar, membuat 
tali pengikat padi/  
benda–benda mati.

untuk mulai 
m e n g e r j a k a n 
benang tenun, 
membuat tali 
ternak.



70

W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

No Nama Wuku/Kombinasi Baik Tidak Baik
 Buda Landep, 

Ukir, Kulantir, Tolu, 
Gumbreg.

Wraspati Wariga, 
W a r i g a d e a n , 
J u l u n g w a n g i , 
Sungsang, Dungulan, 
Krulut, Merakih, 
M e d a n g k u n g a n , 
Matal.

Sukra Kuningan, 
Langkir, Medangsia, 
Pujut, Pahang.

85 Ratu Mangure W r a s p a t i 
Medangkungan.

untuk menanam 
yang buahnya 
berbatu

-

86 Ratu Magelung Buda menahil. untuk menanam 
kelapa

87 Ratu Manyingal Wraspati Matal untuk menanam 
pepaya

-

88 Sarik Agung Buda  Kulantir, 
Dungulan, Merakih, 
Bala.

untuk segala 
pekerjaan

-

89 Sribagia Soma Gumbreg, 
Pujut, Matal; 

Buda Kulantir;

Saniscara Sinta, 
Bala.

untuk memulai 
m e m b i n a 
persahabatan.

-

90 Titibuwuk Radite Merakih, Ugu, 
Wayang, Kulawu, 
Watugunung. 

Soma Warigadean, 
J u l u n g w a n g i , 
Medangkungan 

Anggara Sinta, 
Wariga, Matal.

Buda Landep, 
Kulantir, Tolu, 
Sungsang, Pujut, 
Tambir, Bala
.
Wraspati Gumbreg, 
Langkir, Krulut, Uye, 
Prangbakat.

u n t u k 
m e n g h i l a n g k a n 
penyakit karena 
guna – guna dan 
sejenisnya.

untuk memulai 
suatu pekerjaan 
penting, bepergian, 
mebuat tangga/
banggul.



71

SI
ST

EM
 W

A
R

IG
A

 D
I 

B
A

LI
 

No Nama Wuku/Kombinasi Baik Tidak Baik
 Sukra Ukir, Kuningan.

Saniscara Pahang, 
Matal, Menahil, 
Dukut.

91 Tutur mandi Radite Ugu; 

Wraspati Ukir, 
Julungwangi, Pujut, 
M e d a n g k u n g a n 
Matal, Prangbakat; 

Sukra Landep; 

Saniscara Uye.

untuk melakukan 
yang bersifat gaib 
( k a d y a t m i k a n ) , 
m e m b e r i k a n 
petuah/nasehat.

-

92 Tutut Masih Radite Merakil; 

Soma Julungwangi, 
Kuningan, Langkir, 
Wayang, 

Anggara Krulut, 
Prangbakat; 

Wraspati Sinta; 

Sukra Tambir, Uye.

untuk melas rare 
(bayi menetek), 
mulai mengajar/ 
melatih ternak 
bekerja, membentuk 
p e r k u m p u l a n 
( o r g a n i s a s i ) , 
memulai membuka 
sekolah atau 
perguruan dan 
baik untuk nlusuk 
(mencocok hidung 
sapi/kerbau) diisi tali 
pengikat.

-

93 Unca-balung 
(walung) 

mulai dari Anggara 
Wage Dungulan 
sampai dengan 
Buda Kliwon Pahang 
(Pegatwakan).

- untuk melakukan 
semua jenis 
pekerjaan yang 
dianggap penting 
(sakarya ala).



72

W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I Ala Ayuning Dewasa Yang  Muncul  Dari 

Penanggal/Panglong Menurut Catur Laba
Berikut ini adalah ala ayuning dewasa 
yang didasarkan kepada tanggal/
panglong menurut catur laba. Penjelasan 
mengenai tanggal dan panglong dapat 
dilihat pada halaman di awal. Singkatnya, 
tanggal adalah waktu setelah bulan 
purnama. Sedangkan panglong dihitung 
setelah bulan mati (tilem). Jumlah satu 

siklus tanggal adalah 15 hari, demikian 
juga dengan panglong. Menurut 
perhitungan Catur Laba, ternyata ala 
ayuning dewasa antara tanggal 1 dan 
panglong 1 adalah sama. Demikian juga 
tanggal dan panglong seterusnya. Oleh 
sebab itu, untuk lebih jelasnya akan 
disajikan sesuai dengan urutan sebagai 
berikut dalam tabel.

Tabel 9.  Ala Ayuning Dewasa Tanggal/ Panglong

Tanggal/ Panglong Ala Ayuning Dewasa
1 Semua pekerjaan dapat dilakukan serta berhasil, tergolong baik.

2 Tidak ada hambatan semua kerja dapat dilakukan, tergolong baik.

3 Tidak berhasil termasuk buruk.

4 Tidak bertemu tidak berhasil, tergolong buruk.

5 Mendapat makanan, tergolong baik

6 Tidak mendapat uluran tangan (dhana punia), tergolong buruk.

7 Rahayu (selamat), tergolong baik.

8 Rusak (kaon) , tergolong buruk.

9 Madurgama (amat berbahaya), tergolong amat buruk

10 Rahayu (selamat), tergolong baik.

11 Jika bepergian mendapat kesenangan, tergolong baik.

12 Menyebabkan kematian, tergolong baik.

13 Selamat serta senang, tergolong baik sekali.

14 Sengsara (menderita),tergolong buruk.

15 Disenangi orang, tergolong baik.



73

SI
ST

EM
 W

A
R

IG
A

 D
I 

B
A

LI
 

Ala Ayuning Dewasa untuk Pernikahan 
(Pawiwahan) berdasarkan Tanggal/ Panglong
Berikut ini adalah dewasa untuk pernikahan. 
Dewasa ini akan 

dibagi menurut tanggal dan 
menurut panglong. Untuk lebih 
memudahkan, akan disajikan lewat 
tabel berikut ini.

Tabel 10.  Ala Ayuning Dewasa Pernikahan Berdasarkan Pananggalan

Tanggal/ Panglong Ala Ayuning Dewasa
1 Baik; senang dan selamat

2 Baik; kerabat, teman menaruh rasa kasih sayang.

3 Sedang (madya); banyak mempunyai keturunan.

4 Buruk; akibatnya janda atau duda

5 Baik; senang dan selamat.

6 Buruk; menderita selalu duka.

7 Baik; amat berbahagia

8 Buruk; tidak baik, ada halangan

9 Buruk sekali; penderitaan tak putus-putusnya.

10 Baik sekali; kaya raya tak kurang apapun.

11 Buruk; tidak berhasil.

12 Buruk; menderita (kalaran).

13 Baik; berhasil

14 Buruk; bertengkar menyebabkan penceraian.

15 Buruk sekali; selamanya menderita



74

W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

Tabel 11.  Ala Ayuning Dewasa Pernikahan Berdasarkan Panglong

Tanggal/ Panglong Ala Ayuning Dewasa
1 Baik; senang dan selamat

2 Baik; kerabat kasih sayang

3 Sedang; banyak anak

4 Buruk; menyebabkan janda atau duda.

5 Baik; semuanya senang dan selamat

6 Buruk; banyak penderitaan.

7 Baik; menderita terus.

8 Buruk; tidak baik.

9 Buruk; menderita terus

10 Baik; menemui kekayaan.

11 Buruk; tidak berhasil.

12 Buruk; menderita

13 Baik; keselamatan diperoleh

14 Buruk; cekcok dan cerai

15 Buruk; tak putus-putusnya menderita.



75

SI
ST

EM
 W

A
R

IG
A

 D
I 

B
A

LI
 

Tabel 12.  Ala Ayuning Dewasa Berdasarkan Wewaran dan Tanggal Panglong

Ala Ayuning Dewasa Berdasarkan Wewaran dan Tanggal Panglong
Berikut ini merupakan perhitungan ala ayuning dewasa berdasarkan kombinasi antara 
wewaran dan tanggal-panglong. 

No Nama Panca
Wara

Sapta
Wara Tanggal Panglong Baik Buruk

1 Amerta 
Buwana

- Radite, 
Soma, 
Anggara

15 - untuk upacara 
Dewa Yadnya.

-

2 Amerta 
Akasa

- Soma 15 - untuk upacara 
Dewa Yadnya.

-

3 Amerta 
Akasa

- Anggara 15 - untuk memuja 
leluhur.

-

4 Amerta Sari - Buda 15 - untuk upacara 
Dewa Yadnya, 
di Sanggah/
P a m e r a j a n , 
m e n a n a m 
bunga-bungaan.

-

5 Amerta 
Masa 

- Sukra 15 - untuk Dewa 
Yadnya, mem 
b a n g u n , 
bercocok tanam.

-

6 Amerta 
Pageh

- Saniscara 15 - untuk upacara 
DewaYadnya.

7 Ayunulus - Radite 6 - untuk segala 
usaha

-

Soma 3

Anggara 7

Buda 12, 13

Wrespati 5

8 Amerta 
Wija

- Wraspati 15 - untuk upacara 
Dewa Yadnya, 
menanam biji–

bijian.

-

9 Amerta 
Danta

- Radite 6 - u n t u k 
m e l a k u k a n 
tapa, brata, 
yoga, semadi, 
p e n y u c i a n 
diri, segala  

pekerjaan.

-

Soma 2

Sukra 1

Saniscara 7

10 Amerta 
Dewata

- Sukra 12 - untuk semua 
upacara.

-



76

W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

No Nama Panca
Wara

Sapta
Wara Tanggal Panglong Baik Buruk

11 Amerta 
Dewa Jaya

- Soma 3, 8 - untuk hal 
– hal yang 
m e n g a n d u n g 
u n s u r 
keunggulan

-

12 Ayubadra - Radite 3 - untuk memulai 
suatu usaha, 
bercocok tanam, 
membangun.

-

Soma 7, 10

Anggara 3

Buda 12

Wraspati 10

Saniscara 11

13 Amerta 
Gati

- Radite 3, 6 - untuk memulai 
suatu usaha, 
bercocok tanam.

-

Soma 7

Anggara 3

Buda 2, 3

Wraspati 5

Sukra 1, 12

Saniscara 4, 7

14 Amerta 
Dewa 

- Radite 6 - u n t u k 
m e l a k u k a n 
Panca Yadnya 
k h u s u s n y a 
Dewa Yadnya, 
m e m b a n g u n 
tempat suci/
i b a d a h , 
m e m b u a t 
l u m b u n g 
maupun dapur.

-

Soma 7

Anggara 3

Buda 2

Wraspati 5

Sukra 1

Saniscara 4

15 Amerta 
Murti

Kliwon Buda 12 - u n t u k 
m e l a k u k a n 
upacara Manusa 
Yadnya, upacara 
potong gigi.

-

16 Amerta 
Bumi

Wage Soma 1 - u n t u k 
p e r k a w i n a n 
(menikah)

-

Pon Buda 10

17 Amerta 
Yoga 

Wrespati 4 - u n t u k 
m e m b a n g u n 
rumah, mencari 
nafkah (pangupa 
jiwa), mulai 
suatu usaha/
perusahaan.

-

Saniscara 5



77

SI
ST

EM
 W

A
R

IG
A

 D
I 

B
A

LI
 

No Nama Panca
Wara

Sapta
Wara Tanggal Panglong Baik Buruk

18 Buda Gajah Wage Buda 15 u n t u k 
melakukan tapa 
brata, yoga, 
semadi, upacara 
p e n y u c i a n 
(pembersihan) 
lahir batin, dan 
upacara Dewa 
Yadnya.

-

19 Buda Ireng Wage Buda - 15 untuk segala 
pekerjaan.

-

20 Buda Suka Kliwon Buda - 15 untuk segala 
pekerjaan.

-

21 Dewa Stata - Radite 10 - u n t u k 
m e l a k u k a n 
Panca Yadnya, 
khususnya Dewa 
Yadnya.

-

Soma 9

Anggara 6

Buda 8

Wraspati 7

Sukra 9

Saniscara 10

22 Derman 
Bagia

- Soma 2,3,5,12. - untuk nikah, 
m e m b a n g u n , 
mulai belajar/
berlatih, belajar 
menari.

-

23 Dina Carik - Radite 12 - - dipakai 
dewasa.

Soma 11

Anggara 10

Buda 9

Wraspati 8

Sukra 7

Saniscara 6

24 Dina Jaya - Redite 6 - untuk belajar 
menari atau 
p e n g e t a h u a n 
yang lain dan 
m e n g a n d u n g 
u n s u r 
keunggulan

-

Soma 5

Buda 3

Wraspati 2

Sukra 1

Saniscara 7



78

W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

No Nama Panca
Wara

Sapta
Wara Tanggal Panglong Baik Buruk

25 Dina Mandi - Anggara 15 - untuk upacara 
penyucian diri, 
m e m b e r i k a n 
petuah–petuah, 
membuat jimat.

-

Wraspati 2

Sukra 14

Saniscara 3

26 Dewa 
Ngelayang

- Radite 6 - untuk membuat 
bangunan suci, 
Dewa Yadnya 
dan Pitra 
Yadnya.

-

Soma 3

Anggara 3, 7

Buda 3,13,15

Wraspati 5

Sukra 1

Saniscara 4

27 Dewasa 
Ngelayang

- Radite 1, 8 - u n t u k 
m e m b a n g u n , 
m e m b u a t 
jukung dan 
sejenisnya.

-

Anggara 7

Buda 2, 3

Wraspati 4

Sukra 6

Saniscara 5

28 Dewasa 
Tanian

- Radite 10 - untuk memulai 
m e n a n a m , 
memulai suatu 
usaha pertanian

-

Soma 9

Anggara 6

Buda 8

Wraspati 7

Sukra 10

Saniscara 10

29 Dewasa 
Mentas

- Wraspati 5, 15 - u n t u k 
m e l a k u k a n 
u p a c a r a 
p e n y u c i a n 
(pembersihan) 
m e m b e r i 
petuah – petuah 
( n a s e h a t ) , 
m e m b e r i 
petunjuk jalan 
yang berguna, 
serta baik untuk 
membangun.

-



79

SI
ST

EM
 W

A
R

IG
A

 D
I 

B
A

LI
 

No Nama Panca
Wara

Sapta
Wara Tanggal Panglong Baik Buruk

30 Dagdikrana - Radite 2 2 untuk segala 
u p a c a r a 
atau Yadnya, 
m e n g a d a k a n 
p e r t e m u a n 
( r a p a t ) , 
bersanggama.

-

Soma 1 1

Anggara 10 10

Buda 7 7

Wraspati 3 3

Saniscara 6 6

31 Dasa Guna - Buda 15 5 untuk membuat 
bangunan suci, 
p e l a n t i k a n 
pengurus / 
pejabat.

-

32 Dauh Ayu - Radite 4,5,6 4,5,6 untuk membuat 
a w i g – a w i g , 
p e r a t u r a n –
p e r a t u r a n 
atau undang–
u n d a n g , 
baik untuk 
membangun.

-

Soma 2,3,5 2,3,5

Anggara 5,7,8 5,7,8

Buda 4 4

Wraspati 1, 4 1, 4

Sukra 1,5,6 1,5,6.

Saniscara 5 5

33 Dasa 
Amerta

Paing Sukra 10 - u n t u k 
m e l a k u k a n 
u p a c a r a 
p e m b e r s i h a n 
diri, upacara 
potong gigi, 
p e r n i k a h a n 
t a n p a 
memperhitung-
kan sasih

-

34 Dewa Werdi Wage Sukra 10 - untuk upacara 
Dewa Yadnya, 
upacara potong 
gigi.

-

35 Dirgayusa Pon Buda 10 - untuk upacara 
Manusa Yadnya 
seperti potong 
gigi dan lain – 
lain.

-



80

W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

No Nama Panca
Wara

Sapta
Wara Tanggal Panglong Baik Buruk

36 Geheng 
Manyinget

- Radite 14 - - untuk segala 
pekerjaan 
yang 
penting–
penting 
termasuk 
melakukan 
yadnya 
karena 
banyak 
gangguan.

Soma 1 7

Anggara 2, 10 -

Buda - 10

Wraspati 5 -

Sukra 24 -

Saniscara 1, 9 -

37 Geni Murub - Radite 12 - untuk segala 
p e k e r j a a n 
yang memper-
g u n a k a n 
api seperti 
m e m b a k a r 
bata mentah, 
genteng dan lain 
– lain.

Tidak baik : 
untuk mem-
bangun, 
mengatapi 
rumah.

Soma 11

Anggara 10

Buda 9

Wraspati 8

Sukra 7

Saniscara 6

38 Geni Agung Umanis Radite 10 - - untuk 
dipakai 
dewasa, 
sangat 
buruk.

Wage Anggara 8

Pon Buda 14

39 Geni 
Rawana 
Rangkep

- Anggara 2,4,8,11 - Untuk segala 
p e k e r j a a n 
yang memper-
gunakan api.

untuk mem-
bangun, 
mengatapi 
rumah.

Buda 3,4,9,13.

40 Kamajaya - Buda 2,3,7 - untuk dewasa 
p e r n i k a h a n , 
m e m b a n g u n , 
membuat alat 
– alat perang, 
mulai belajar / 
berlatih.

-

41 Kalebu Rau - Soma10 - 15 - untuk 
pekerjaan 
– pekerjaan 
penting atau 
melang-
sungkan 
yadnya.

10 Dikombinasikan dengan Tri Wara yakni Betengsama



81

SI
ST

EM
 W

A
R

IG
A

 D
I 

B
A

LI
 

No Nama Panca
Wara

Sapta
Wara Tanggal Panglong Baik Buruk

42 Karna Sula - Radita 2 2 - untuk 
melang-
sungkan 
perkawinan, 
mengambil / 
menangkap 
/ membeli 
binatang 
peliharaan, 
tidak baik 
untuk 
mengada-
kan 
pertemuan/ 
rapat, 
berbicara 
kepada 
orang lain.

Anggara 9 9

Saniscara 15 15

43 Kala 
Katemu11  

- - (lihat 
foot 

note)

- u n t u k 
m e n g a d a k a n 
p e r t e m u a n 
( s i d a n g ) , 
mencari sesuatu 
yang penting, 
b e r b u r u , 
mencari burung 
( m a p i k a t ) , 
menangkap ikan 
dan membuat 
peralatannya.

-

44 Kala 
Dangastra

- Radite 12 12 untuk membuat 
t e m b o k , 
membuat alat 
– alat / tombak 
penangkap ikan, 
menanam tebu.

melakukan 
sesuatu yang 
penting 
– penting 
karena hari 
termasuk 
sangat 
buruk.

Soma 11 11

Anggara 10 10

Buda 9 9

Wraspati 8 8

Sukra 7 7

Saniscara 6 6

45 Kala Graha - Saniscara 10 10 u n t u k 
mendirikan / 
m e m b a n g u n 
perumahan.

untuk 
pekerjaan 
– pekerjaan 
yang 
penting.

11 merupakan kombinasi dari Astawara dengan tanggal/ panglong. Yakni: Sri tanggal 2, Indra tanggal 4,   
    Guru tanggal 9, Yama tanggal 8, Ludra tanggal 7, Brahma tanggal 6, Kala tanggal 4, Uma tanggal 3.



82

W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

No Nama Panca
Wara

Sapta
Wara Tanggal Panglong Baik Buruk

46 Kala 
Keciran

- Radite 4 - untuk memulai 
m e m o t o n g 
danggul nira, 
m e m b u a t 
p e n g i r i s , 
membuat segala 
jenis senjata / 
alat yang runcing 
baik membuka 
/ membuat 
saluran air.

-

Soma 1

Anggara 10

Buda 7

Wraspati 6

Sukra 2

Saniscara 8

47 Kala Wisesa Paing Buda 13 -  untuk upacara 
p e m b e r s i h a n , 
u p a c a r a 
m a d w i j a t i , 
u p a c a r a 
p e n o b a t a n / 
pelantikan.

-

48 Macekan 
agung

- Radite 12 - untuk membuat 
sesuatu yang 
runcing–runcing.

untuk 
memulai 
pekerjaan–
pekerjaan 
penting

Soma 11

Anggara 10

Buda 9

Wraspati 8

Sukra 7

Saniscara 6

49 Macekan 
Lanang

- Radite 5, 12 - untuk membuat 
sesuatu yang 
runcing.

untuk 
memulai 
pekerjaan 
yang penting 
– penting.

Soma 11

Anggara 10

Buda 9

Wraspati 8

Sukra 7

Saniscara 6

50 Macekan 
Wadon

- Radite - 5, 12 Untuk membuat 
sesuatu yang 
runcing–runcing.

untuk 
memulai 
pekerjaan–
pekerjaan 
penting.

Soma 11

Anggara 10

Buda 9

Wraspati 8

Sukra 7

Saniscara 6



83

SI
ST

EM
 W

A
R

IG
A

 D
I 

B
A

LI
 

No Nama Panca
Wara

Sapta
Wara Tanggal Panglong Baik Buruk

51 Prabu 
Pendah 

- Sukra 14 - u n t u k 
m e l a k u k a n 
u p a c a r a 
pelantikan.

-

52 Prangewa - Anggara 1 - - untuk meng-
adakan 
pertemuan 
mengan-
dung unsur 
keributan.

53 Panca 
Werdi

Paing Soma 5 - untuk upacara 
potong gigi, 
upacara potong 
rambut.

-

54 Panca 
Amerta

Paing Buda 5 - u n t u k 
p e r n i k a h a n , 
m e l a k u k a n 
u p a c a r a 
p e m b e r s i h a n 
diri.

-

55 Purnasuka Umanis Sukra 15 - untuk mulai 
m e m b a n g u n 
karya ayu, juga 
baik untuk 
p e r k a w i n a n 
tanpa memper-
hitungkan sasih.

-

56 Purnama 
Danta

Kliwon Buda 15 - untuk dewasa 
ayu.

-

57 Pati Panten - Sukra 10 10, 15 u n t u k 
m e l a k u k a n 
segala yadnya / 
kerja.

-

58 Patra 
Limutan12

- - - 15 (lihat 
foot

note)

u n t u k 
m e m a s a n g 
guna–guna.

-

59 Rekatadala 
Ayudana

- Radite 1,6,11. 1,6,11. untuk menanam 
tanaman yang 
beruas / berbuku, 
m e l a k u k a n 
madana punia 
(beramal).

-

12 Dewasa ini berdasarkan pada kombinasi Tri Wara dengan tanggal panglong. Patra Limutan jatuh 
    pada hari kajeng panglong 15 (Tilem).



84

W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

No Nama Panca
Wara

Sapta
Wara Tanggal Panglong Baik Buruk

60 Ratu 
Ngemban 
Putra

- Sukra 5 - u n t u k 
m e m b a n g u n , 
m e n g a n g k a t 
sentana (meras), 
m e l a n t i k 
petugas.

-

61 Ratu 
Magam-
bahan

- Saniscara - 6 - untuk 
membuat 
peraturan–
peraturan 
membuat 
rencana, 
mengangkat 
petugas / 
pejabat.

62 Rarung 
Page-
langan

- Wrespati 6 6 - untuk Pitra 
Yadnya dan 
Manusa 
Yadya

63 Subacara - Radite 3, 15 - u n t u k 
melangsungkan 
segala jenis 
u p a c a r a , 
m e m b u a t 
p r o g r a m 
( r e n c a n a ) , 
m e m b u a t 
p e r a t u r a n , 
m e n g a n g k a t 
/ menunjuk 
petugas, mulai 
berlatih / belajar.

-

Soma 3

Anggara 2, 7, 8

Buda 2,3,6.

Wraspati 5,6,

Sukra 1,2,3

Saniscara 4, 5

64 Siwa 
Sampurna 

- Wrespati 4,5,10. - untuk segala 
jenis upacara, 
mulai belajar/
b e r l a t i h , 
m e m b a n g u n 
segala macam 
bangunan.

-

65 Sarik Ketah - Saniscara 4, 5 - untuk membuat 
tembok / pagar.

-

66 Sedana 
Yoga

- Radite 8, 15 8, 15 untuk mulai 
membuat alat 
b e r d a g a n g , 
t e m p a t 
b e r d a g a n g , 
mulai berjualan 
karena akan 
mudah rejeki.

-

Soma 3 3

Anggara 7 7

Buda 2, 3 2, 3

Wrespati 4,5,15 4,5,15

Sukra 1, 6 1, 6

Saniscara 5, 15 5, 15



85

SI
ST

EM
 W

A
R

IG
A

 D
I 

B
A

LI
 

No Nama Panca
Wara

Sapta
Wara Tanggal Panglong Baik Buruk

67 Sedana 
Tiba

Wage Wrespati 7 - u n t u k 
m e l a k u k a n 
Pitra Yadnya, 
Dewa Yadnya 
di Pamarajan/
Panti.

-

68 Upadana 
Amerta

- Radite 1,6,8,10 -  untuk mulai 
m e n a n a m 
suatu tanaman, 
membuat alat–
alat berdagang 
atau mulai 
berjualan.

-

69 Werdi Suka Wage Buda 10 - untuk upacara 
Dewa Yadnya.

-

Tabel 13. Dewasa Berdasarkan Perpaduan Sasih, Wewaran, Wuku dan Tanggal/Panglong

Ala Ayuning Dewasa yang Muncul Berdasarkan Perpaduan Sasih, Wewaran, Wuku dan 
Tanggal/Panglong
Berikut ini adalah ala ayuning dewasa yang dihitung berdasarkan kombinasi antara sasih, 
wewaran, wuku dan tanggal panglong. 

No Nama Kombinasi Baik /Buruk
1 Amerta Masa Kasa tanggal 10	

Karo tanggal 7	
Katiga tanggal 9	
Kapat tanggal 15	
Kalima tanggal 15	
Kanem tanggal 8
Kapitu tanggal 13
Kawolu tanggal 2
Kasanga tanggal 6
Kadasa tanggal 4
Jyesta tanggal 5
Sada tanggal 1

Baik : untuk mulai 
membangun, mengadakan 
rapat desa, bercocok tanam.

2 Amerta Kundalini Buda Landep tanggal 2, 12.
Wraspati Landep tanggal 10.
Buda Tolu tanggal 2,10.
Soma Warigadean tanggal 5.
Buda Warigadean tanggal 6.
Buda Julungwangi tanggal 13
Redite Langkir tanggal 1,11.
Buda Pujut tanggal 2,12.
Wraspati Medangkungan tanggal 5,15 
(Purnama).
Soma Prangbakat tanggal 1,8.
Soma Dukut tanggal 1,7,15 (Purnama).

Baik: untuk bercocok 
tanam, segala kegiatan atau 
yadnya.



86

W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

No Nama Kombinasi Baik /Buruk
3 Amerta Yoga Kasa tanggal 5

Karo tanggal 7
Ketiga tanggal 9
Kapat tanggal 1	
Kalima tanggal 15
Kanem tanggal 9
Kapitu tanggal 13
Kawolu tanggal 3
Kasanga tanggal 6
Kadasa tanggal 4	
Jyesta tanggal 10	
Sada tanggal 1

Baik : untuk segala kegiatan 
mencari nafkah (pangupa 
jiwa) dan mulai suatu usaha 
/ perusahaan, membangun 
dan Manusa Yadnya.

4 Dewa Ngelayang Kasa tanggal 12
Karo tanggal 5,15 (Purnama)

Baik untuk membangun 
pura, kahyangan, sanggah, 
dan upacara Pitra Yadnya 
dan Dewa Yadnya.

5 Geni Rawana tanggal 2,4,8,11. 
Panglong 3,4,9,13.

Baik : untuk segala pekerjaan 
yang mempergunakan api

Tidak baik : untuk mengatapi 
tumah, melaspas, bercocok 
tanam.

Kasa tanggal 12.
Karo tanggal 7.	
Katiga tanggal 3.
Kapat tanggal 4.
Kalima tanggal 5.
Kanem tanggal 8.
Kapitu tanggal 2.
Kawolu tanggal 12.
Kasanga tanggal 1.
Kadasa tanggal 5.
Jyesta tanggal 1.
Sada tanggal 11.

Baik : untuk segala pekerjaan 
yang mempergunakan api.

Tidak baik : untuk mengatapi 
rumah, upacara melaspas, 
bercocok tanam.

6 Gotong Pati Kasa, Jyesta, Sada (Wage)
Karo, Katiga, Kapat (Pon)
Kalima, Kanem, Kapitu (Umanis)
Kawolu, Kasanga, Kadasa (Kliwon)

Tidak baik untuk semua 
Dewasa.

7 Gagak Anungsang 
Pati

Tanggal 9; Panglong 1,6,14. Tidak baik : untuk melakukan 
upacara membakar mayat 
atiwa-tiwa.

8 Guruning Ulan Kasa - Wraspati	
Kapitu - Saniscara
Karo - Saniscara	
Kawolu - Redite
Katiga - Soma	
Kasanga - Buda
Kapat - Redite	
Kadasa - Sukra
Kalima - Anggara	
Jyesta - Redite
Kanem - Wraspati	
Sada -

Tidak baik : untuk segala 
kegiatan atau yadnya.



87

SI
ST

EM
 W

A
R

IG
A

 D
I 

B
A

LI
 

No Nama Kombinasi Baik /Buruk
9 Kala Agung Katiga, Kapat, Kalima bertempat di 

Timur
Kanem, Kapitu, kawolu bertempat di 
Utara
Kasanga, Kadasa Jyesta bertempat di 
Barat
Sada, Kasa, Karo bertempat di Selatan

Tidak baik untuk bepergian 
menuju tempat Kala Agung.

10 Kala Brahma Anggara Paing bertempat di Timur
Soma Pon bertempat di Selatan
Sukra Wage bertempat di Barat
Buda Umanis bertempat di Utara

Tidak baik : untuk menuju 
tempat Kala Brahma bila 
bepergian, meminjam uang, 
meminang.

11 Kala Capika Soma Merakih, tanggal 3. Baik untuk membuat 
pancing (kail), perangkap.

12 Kala Cakra Wraspati Umanis bertempat di Timur
Wraspati Paing bertempat di Selatan
Wraspati Pon bertempat di Barat
Wraspati Wage bertempat di Utara
Wraspati Kliwon bertempat di Tengah

Tidak baik untuk bepergian 
menuju tempat Kala Cakra.

13 Kala Dangastra Kasa tanggal 11.
Karo tanggal 7.
Katiga tanggal 3.
Kapat tanggal 5.
Kalima tanggal 10.
Kanem tanggal 6.
Kapitu tanggal 7.
Kawolu tanggal 8.
Kasanga tanggal 9.
Kadasa tanggal 10.
Jyesta tanggal 7.
Sada tanggal 2.

Tidak baik untuk melakukan 
pekerjaan–pekerjaan yang 
dianggap penting.

14 Kala Enjer Anggara Pon bertempat di Timur
Anggara Wage bertempat di Selatan
Anggara Umanis bertempat di Barat
Anggara Paing bertempat di Utara
Anggara Kliwon bertempat di Tengah

Tidak baik : untuk menuju 
tempat Kala Enjer bila 
bepergian, membeli ternak, 
berburu.



88

W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

No Nama Kombinasi Baik /Buruk
15 Kala Ijal Tanggal 5,15 dan Panglong 9 

bertempat di Timur.
Tanggal 6 bertempat di Tenggara.
Tanggal 7 dan Panglong 2,12 
bertempat di Selatan.
Tanggal 8 dan Panglong 1,3,11,15 
bertempat di Barat Daya.
Tanggal 4,14 bertempat di Barat.
Tanggal 2,12 dan Panglong 6 
bertempat di Barat laut.
Tanggal 3,13,14 dan Panglong 7 
bertempat di Utara.
Tanggal 8 bertempat di Timur laut.
Tanggal 1,11 dan Panglong 10 
bertempat di atas.
Tanggal 10 dan Panglong 5,15 
bertempat di bawah.

Tidak baik untuk menentang 
atau menuju Kala Ijal bila 
pergi pertempur.

16 Kala Jabung Dawuh 1 bertempat di Timur
Dawuh 5 bertempat di Barat
Dawuh 2 bertempat di Barat Daya
Dawuh 6 bertempat di Timur Laut
Dawuh 3 bertempat di Utara
Dawuh 7 bertempat di Selatan
Dawuh 4 bertempat di Tenggara 
Dawuh 8 bertempat di Barat Laut

Tidak baik bepergian 
menuju arah tempat Kala 
Jabung.

17 Kala Kali Soma di Timur.
Sukra di Selatan.
Wraspati di Barat.
Buda di Utara.
Redite dan Saniscara di Tengah.

Tidak baik pergi meminang, 
meminjam yang menuju 
Kala Kali.

18 Kala Luang Kasa Redite,Buda
Karo Buda
Katiga Anggara, Sukra
Kapat Soma, Anggara
Kalima Wraspati, Sukra
Kanem Wraspati, Saniscara
Kapitu Saniscara
Kawolu Wraspati, Sukra
Kangsanga Anggara, Wraspati
Kadasa Soma, Buda
JyestaSoma, Buda
SadaRedite, Anggara

Baik untuk membuat 
terowongan, menanam 
umbi–umbian.

19 Kala Manggap Redite Umanis di Barat
Soma Kliwon di Utara
Buda Pon di Timur
Wraspati Wage di Selatan

Tidak baik : untuk bepergian 
menuju tempat Kala 
Manggap.

20 Kala Muncar Saniscara Merakih tanggal 3. Baik untuk membuat 
pancuran, pengiris, senjata 
yang runcing



89

SI
ST

EM
 W

A
R

IG
A

 D
I 

B
A

LI
 

No Nama Kombinasi Baik /Buruk
21 Kala Kuwuk Tanggal / Panglong 3,11 di Timur

Tanggal / Panglong 4,13 di Tenggara
Tanggal / Panglong 6,12,14 di Selatan
Tanggal / Panglong 7,14 di Barat
Tanggal / Panglong 2,10 di Barat Laut
Tanggal / Panglong 8,15 di Utara
Tanggal / Panglong 1,9 di Timur Laut

Tidak baik : untuk berjualan, 
bermain, mengambil ayam 
dan burung menuju tempat 
Kala Kuwuk.

22 Kala Rumpuh Karo di Timur
Katiga, Kapat di Tenggara
Kalima di Selatan
Kanem, Kapitu di Barat Daya
Kawolu di Barat
Kasanga, Kadasa di Barat Laut
Jyesta di Utara
Kasa, Sada di Timur laut

Tidak baik untuk bepergian 
maupun pindah rumah 
menuju tempat Kala 
Rumpuh.

23 Kala Sadwara Umanis, Maulu di Timur
Paing, Aryang di Selatan
Pon, Tungleh di Barat
Wage, Was di Utara
Kliwon, Urukung di Tengah

Tidak baik untuk bepergian, 
berjualan atau berdagang 
menuju tempat Kala 
Sadwara.

24 Kala Sanjaya Redite, Umanis di Timur
Redite, Paing di Selatan
Redite, Pon di Barat
Redite, Wage di Utara
Redite, Kliwon di Tengah

Tidak baik untuk bepergian 
menuju tempat Kala 
Sanjaya.

25 Kala Sorpati 
(Selongsongpati)

Karo, Katiga, Kapat di Timur
Kasa, Jyesta, Sada di Selatan
Kawolu, Kasanga, Kadasa di Barat
Kalima, Kanem, Kapitu di Utara

Tidak baik untuk bepergian 
menuju arah / tempat Kala 
Sorpati.

26 Kala Sudukan Buda, Umanis di Barat dan Timur
Redite, Pon di Barat dan Timur
Soma, Paing di Utara dan Selatan
Saniscara, Wage di Utara dan Selatan
Wraspati, Kliwon di Tengah (Nyatur).

Tidak baik untuk 
memindahkan orang 
sakit menuju tempat Kala 
Sudukan.

27 Naga Maut jika bilangan tanggal / panglong sama 
dengan bilangan sasih.

Tidak baik untuk dewasa 
ayu.

28 Purwani tanggal / panglong 14 Tidak baik untuk dipakai 
dewasa.

29 Prok Tawok Kasa, Kapitu - Tumpek Kuningan, 
Anggara Kasih Medangsia.
Karo, Kawolu  - Tumpek Krulut, 
Anggara Kasih Tambir.
Katiga, Kasanga - Tumpek Uye, 
Anggara Kasih Prangbakat.
Kapat, Kadasa - Tumpek Wayang, 
Anggara Kasih Dukut.
Kalima, Jyesta - Tumpek Landep, 
Anggara Kasih Kulantir.
Kanem, Sada - Tumpek wariga, 
Anggara Kasih Julungwangi.

Tidak baik untuk kegiatan-
kegiatan penting atau 
yadnya.



90

W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

No Nama Kombinasi Baik /Buruk
30 Panca Prawani 

(Prawanin Tanggal / 
Panglong)

Tanggal / Panglong 6,8,14. Tidak baik untuk dipakai 
dewasa ayu.

31 Pati Pata Kasa tanggal 10.
Karo tanggal 7.
Katiga tanggal 3.
Kapat tanggal 4.
Kalima tanggal 8, panglong 10
Kanem tanggal 6, panglong 8
Kapitu tanggal / panglong 11.
Kawolu tanggal / panglong 13.
Kasanga tanggal 7, panglong 6.
Kadasa tanggal / panglong 6.
Jyesta tanggal 1
Sada tanggal 4.

Tidak baik : untuk segala 
upacara.

32 Prawaning sasih Kasa tanggal ping 10. 
Karo tanggal ping 7.	
Katiga tanggal ping 3.	
Kapat tanggal ping 6.	
Kalima tanggal ping 10.	
Kanem tanggal ping 8.
Kapitu tanggal ping 12.
Kawolu tanggal ping 13.
Kasanga tanggal ping 8.
Kadasa tanggal ping 6.
Jyesta tanggal ping 1.	
Sada tanggal ping 14.

Tidak baik untuk segala 
pekerjaan, melakukan 
yadnya.

33 Sasih Anglawean Tanggal 15 (Purnama) menjadi 
panglong 1.
Panglong 15 (Tilem) menjadi tanggal 1.

Tidak baik untuk 
membangun, memasuki 
rumah baru, melangsungkan 
pernikahan. Hari ini sangat 
butruk semua pekerjaan 
tidak akan berhasil.

34 Werdi Guna Buda Wage tanggal 5, Kasa. Baik untuk segala upacara, 
Manusa Yadnya dan lain-
lain.

35 Wulan tan pasirah dalam satu sasih tidak ada tumpek. Tidak baik untuk dewasa ayu



91

SI
ST

EM
 W

A
R

IG
A

 D
I 

B
A

LI
 

Ala Ayuning Dewasa Menurut Wewatekan
Mengenai Watek disebut pula Wewatekan 
adalah merupakan petunjuk perhitungan 
hari baik maupun buruk untuk memulai 
suatu pekerjaan. Jenis watek itu ada 3 
macam yaitu Watek Alit disebut dengan 
Watek Catur, Watek Madya disebut 
dengan Watek Panca dan Watek Agung 
yaitu berkaitan dengan Dasawara seperti 
telah terurai di atas. Masing-masing 
watek tersebut yaitu sebagai berikut.
1. 	 Watek Catur (Watek Alit)
	 Watek Catur perhitungannya adalah 

dengan menjumlahkan urip saptawara 
dengan pancawara pada suatu hari, 
kemudian dibagi 4 (empat), sisa :
1 = Uler : Hari tidak baik untuk 
menanam yang menghasilkan daun, 
buah dan yang lain (bercocok tanam). 
2 = Gajah : Hari baik untuk memelihara 
binatang peliharaan (wewalungan).
3 = Lembu : Hari baik untuk 
memelihara binatang peliharaan 
(wewalungan). 
4 = Lintah : Hari baik untuk menanam 
tanaman yang menjalar (sarwa 
malilit).

2.	 Watek Panca (Watek Madya).
Watek Panca perhitungan adalah 
dengan menjumlahkan urip saptawara 
dengan pancawara pada suatu hari, 
kemudian dibagi 5 (lima), sisa :
1 = Gajah : Hari baik untuk memulai 
memelihara binatang peliharaan 
(wewalungan).
2 = Watu : Hari baik untuk memasang 
atau mengerjakan bahan berupa 
jenis batu batuan seperti membuat 
tembok, pondasi bangunan (nasarin). 
3 = Bhuta : Hari baik untuk 
melaksanakan upacara Bhuta Yadnya.
4 = Lintah : Hari baik untuk mulai 
melatih sapi, kuda dan binatang 
lainnya yang mempergunakan 
gerakan kaki (ngajah).
5 = Wong :  Hari baik untuk membuat 
kandang, membuat tembok/ pagar 
batas pekarangan rumah maupun 
yang lainnya untuk keamanan.



92

W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I Padewasan Berdasarkan Ingkel

Ingkel artinya larangan atau pantangan 
yang patut ditaati dan dihindari. Dalam 
lontar pustaka-pustaka wariga “Ingkel” 
itu sering ditulis dengan kata “Patining”. 
Mengenali ingkel dapat dibedakan 
menjadi 2 (dua) jenis yaitu Ingkel Ngawuku 
(Awuku) disebut pula Ingkel Pandakan 
dan Ingkel Sadina (Adina) disebut pula 
Ingkel  Jejepan. Ingkel Ngawuku (Awuku):  
artinya pantangan atau larangan yang 
mempunyai kekuasaan selama satu wuku 
atau seminggu dari hari Minggu sampai 
hari Sabtu, urutan sebagai berikut :
1. 	 Wong : Pantangan atau larangan 

untuk melaksanakan kegiatan bersifat 
kemanusiaan atau Manusa Yadnya.

2. 	 Sato :  Pantangan atau larangan untuk 
mengambil atau memelihara binatang 
menyusui/ternak (wewalungan).

3. 	 Mina : Pantangan atau larangan 
untuk memulai memelihara ikan dan 
binatang air lainnya.

4. 	 Manuk : Pantangan atau larangan 
untuk memulai memelihara ayam, 
burung dan binatang unggas lainnya.

5. 	 Taro : Pantangan atau larangan untuk 
menempel, menanam, menebang 
pohon untuk bahan bangunan.

6. 	 Buku :  Pantangan atau larangan 
untuk menanam atau menebang 
pohon yang beruas/berkuku.

Ingkel Sadina (Adina) artinya pantangan 
atau larangan yang mempunyai 
kekuasaan hanya satu hari yaitu :
1. 	 Mina : Pantangan atau larangan untuk 

memulai memelihara ikan.
2. 	 Taru :  Pantangan atau larangan untuk 

menanam, mencangkuk, menebang 
pohon untuk bahan bangunan.

3. 	 Sato :  Pantangan atau larangan untuk 
memulai mengambil memelihara 
binatang menyusui (wewalungan). 

4. 	 Patra : Pantangan atau larangan untuk 
menulis (nyurat) hal-hal yang bersifat 
penting (utama).

5. 	 Wong : Pantangan atau larangan 
untuk melaksanakan kegiatan yang 
bersifat kemanusiaan, perkawinan 
(wiwaha).

6. 	 Paksi : Pantangan atau larangan 
mengambil/menangkap burung untuk 
dipelihara.



93

SI
ST

EM
 W

A
R

IG
A

 D
I 

B
A

LI
 

Sistem Penyesuaian Wariga 
(Pangalantaka)

Bila kita bicara tentang perhitungan 
wariga, di masa lalu orang menghitungnya 
untuk keperluan pertanian. Pada 
dasarnya, perhitungan yang berkaitan 
dengan pertanian itu adalah untuk 
kehidupan sehari-hari. Namun selain itu, 
juga untuk menghitung perayaan hari-
hari tertentu. Kebanyakan perayaan-
perayaan itu ditempatkan pada saat 
musim-musim panen. Maksudnya adalah 
agar pada saat perayaan, orang punya 
cukup bahan makanan untuk melakukan 
perayaan tersebut. Itulah sebabnya ada 
banyak perayaan, terutama hari-hari 
besar, jatuh pada saat orang memiliki 
bahan makanan. 

Kemudian sejak zaman kolonial, kira-
kira pada tahun 1933-1935, Goris dan 
para panglingsir di Buleleng mulai 
merumuskan penyatuan kalender Bali. 
Waktu itu kalender Bali masih berbeda-
beda. Termasuk di dalamnya adalah 
kalender Bali yang ada di Lombok. Ada 
yang menyebut bahwa tahun Saka 
dimulai pada penanggal ping pisan sasih 
Kadasa, tapi pada waktu t itu ada yang 
menyebutkan bahwa tahun Saka dimulai 
pada penanggal ping pisan sasih Kasanga. 
Memang originalnya, tahun Saka dimulai 
pada bulan ke-9 atau Caitra. Sebagaimana 
disebutkan di dalam Negarakertagama 
bahwa di Majapahit juga dirayakan tahun 
baru Caitra, tapi bukan dengan Nyepi. 
Pada masa itu, tahun baru Saka dirayakan 

dengan mengadakan pasar malam. Hal 
itu diceritakan oleh Empu Prapanca, 
bahwa pada perayaan Caitra, alun-alun 
kerajaan Majapahit sangat ramai seperti 
pasar malam.

Sebab pertanian yang dijadikan dasar 
dalam perhitungan wariga, itu artinya 
ada kesamaan dengan beberapa wilayah 
lain di muka Bumi, semisal Amerika Latin, 
Nusantara, sampai India Selatan. Salah 
satu contoh kesamaannya adalah tentang 
apa yang disebut dengan bintang Kartika 
atau dalam bahasa latinnya Pleades. 
Bintang inilah yang digunakan sebagai 
patokan, terutama bagi pertanian. 
Kemunculan bintang Kartika pada sasih 
Kasa itulah merupakan bulan baru bagi 
pertanian. Semua kalender, baik di 
Nusantara, India Selatan, sampai Amerika 
Latin (suku Maya) menyebutkan bintang 
Kartika. Demikian pula kalender Sasak, 
juga mengikuti Bintang Kartika. Kalender 
Sasak disebut Rowot. Kalender ini, tahun 
barunya dimulai pada awal munculnya 
bintang Kartika. Tetapi karena perhitungan 
kalender Sasak ini kemudian dipengaruhi 
oleh perhitungan tahun Hijriyah maka 
bintang Kartika dikatakan terbit pada 
bulan Mei. Nyatanya, bintang Kartika ini 
terbit pada 15 Juni secara astronomi.

Di Jawa pada awalnya juga menggunakan 
tahun Saka, tapi Sultan Agung 
mengubahnya. Bulan yang digunakan 
adalah bulan Hijriyah, sedangkan 
tahunnya tetap menggunakan tahun 
Saka. Sehingga penentuan musim tidak 



94

W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

tepat. Ketidaktepatan ini menjadi salah 
satu faktor kegagalan pasukan Sultan 
Agung ketika menyerang ke Batavia. 
Kegagalan itu terjadi karena musim 
tanam yang tidak tepat, sehingga 
pasukannya tidak dapat disupport oleh 
dengan bahan makanan. Kegagalan 
tersebut, menyebabkan munculnya 
cerita mistik mengenai Nenek Lampir. 
Padahal kegagalan itu terjadi karena 
tidak tepat menghitung musim. 
Kesalahan perhitungan musim ini yang 
menyebabkan perubahan pola tanam, 
sehingga mengakibatkan gagal panen. 

Kemudian Pakubhuwono VII pada 22 
Juni 1885 memulai sebuah tahun baru 
yang bernama Pranatamangsa. Pranata 
ini merupakan kalender musim dengan 
perhitungan yang tepat. Musim tanam 
dimulai saat terbitnya bintang Kartika 
pada 22 Juni. Jadi secara astronomi, 
perhitungan ini adalah perhitungan yang 
tepat. Sasih Kasa  dalam Pranatamangsa 
dimulai tanggal 22 juni sampai 1 Agustus. 
Kalender suku Badui juga menggunakan 
23 Juni sebagai awal daripada sasih 
Kasa. Di Jember juga menggunakan satu 
buah kalender yang disebut Curah Takir. 
Kalender ini juga berdasarkan pada satu 
buah bintang yang disebut Korteka atau 
Nenggale. Bintang Nenggale juga disebut 
bintang Uluku. Bahasa latin dari bintang 
Nenggale adalah Oreon. Kalender ini 
juga memulai perhitungannya di bulan 
Mei, yakni pada saat bintang Kartika 
terbit. Tetapi karena ada pengaruh dari 
perhitungan-perhitungan Hijriyah maka 

sama seperti Sasak, sehingga mengalami 
ketidaksesuaian. Kalender suku Nias di 
Sumatera, juga demikian. Kalender ini 
belum terkena pengaruh Hijriyah, dan 
menanam padi itu mulai pada Juni dan 
Juli. Bulan-bulan itulah yang disebut 
sebagai Sasih Kasa bagi mereka. Yakni 
pada awal munculnya bintang Sara atau 
bintang Kartika. Hal-hal itulah yang 
menjadi perdebatan-perdebatan awal 
soal penentuan panampih Sasih.  

Panampih Sasih kita gunakan sekarang, 
menggunakan sistem panampih Sasih 
pada bulan Jyesta-Sada atau Pangrapeting 
Sasih. Karena itu, Tilem Kasanga jatuhnya 
paling awal adalah pada tanggal 3 Maret 
dan Tilem Kasada jatuhnya paling awal 
pada tanggal 3 Juli. Sementara sasih 
Kasa nanti akan jatuh pada tanggal 4 
Juli. Jadi memang secara astronomi, 
satu sampai dua tahun akan lebih awal. 
Perhitungan kita memang akan lebih 
awal dan tidak mengikuti bintang Kartika. 
Namun selisihnya adalah 14 hari lebih 
awal, tidak sampai selisih sebulan seperti 
perhitungan Sasak. Hal itu menandakan 
bahwa memang perhitungan ini tidak 
terlalu tepat. 

Sebuah Tim Pengkajian Wariga 
dari PHD, pada tahun 90-an mulai 
membuat perhitungan panampih 
sasih berkeseimbangan. Berdasarkan 
Panampih ini tilem Kesanga jatuh pada 
13 Maret sampai 13 April. Tilem Kadasa 
13 April-13 Mei, Kajyesta 13 Mei-13 Juni, 
Kasada 13 Juni-13 Juli. Sehingga sasih 



95

SI
ST

EM
 W

A
R

IG
A

 D
I 

B
A

LI
 

Kasa akan paling lambat yakni akan 
mulai pada tanggal 14 Juli, dan paling 
cepat akan mulai 14 Juni. Oleh sebab itu, 
menurut Tim Pengkajian Wariga tersebut, 
sistem ini lebih mendekati perhitungan-
perhitungan Sasih pertanian, sehingga 
para petani dapat lebih tepat menghitung 
karena akan jatuh tanggal 14 Juni. Jadi 
tidak terlalu jauh dengan terbitnya 
bintang Kartika secara astronomi. Berikut 
ini adalah perbandingan dari kalender-
kalender yang dimaksud. 

Berdasarkan tabel perbandingan 
tersebut, terlihat bahwa mulainya sasih 
Kasa pada kalender Saka Jyesta-Sadanya 
minimal pada 3 Juni maksimal 3 Juli. 
Pada sasih berkeseimbangan minimal 
pada 14 Juni, dan maksimal 13 Juli. 
Sedangkan dalam kalender musim atau 

Pranata Masa, terjadi pada 22 Juni. Pada 
kalender Sasak, terjadi pada bulan Mei, 
kalender Jember juga Mei, sedangkan 
pada kalender Nias pada bulan Juni-Juli. 
Kalender India yang disebut dengan 
kalender Sayana juga berdasarkan 
pada tahun Saka, sehingga juga disebut  
kalender Saka Sayana. Kalender inilah 
yang sekarang digunakan sebagai 
kalender resmi oleh India. Perhitungan 
tahun barunya menggunakan tahun baru 
matahari, yakni 21 atau 22 Maret sebagai 
tahun baru. Sistem yang dijadikan 
perbandingan oleh Tim Pengkaji Wariga 
PHDI waktu itu adalah perhitungan 
India Nirayana. Perhitungan ini dimulai 
dari 14 Juli untuk mengawali sasih Kasa. 
Kemudian Pranatamangsa dimulai 22 
Juni. Secara astronomi Pleiades mulai 
terbit itu tanggal 15 Juni. 

Tabel 14. Perbandingan Kalender

Kalender Saka-
Jyesta Sadha

Kalender Saka 
Berkeseimbangan

Kalender Musim 
(Pranatamasa)

Mulai Kasa 3 Juni/ 
Maksimal 3 Juli

Mulai Kasa 14 Juni/ 
Maksimal 13 Juli

Mulai Kasa 22 Juni

Kalender Sasak Kalender Jember Kalender Nias

Mei Mei Juni-Juli

India Sayana (Saka) India Nirayana Pranatamasa

Asvina (Kasa) 21 Juli 14 Juli 22 Juni

Astronomi Pleiades tidak muncul 
pada 15 April

Muncul lagi pada 15 JunI13

Sumber: Sutarya, 2023

13  https://milky-way.kiwi/how-to-find/how-to-find-the-pleiades-in-june/29.



96

W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

Pendekatan-pendekatan untuk menjadi-
kan Saka Nusantara sebagai kalender 
musim telah digagalkan dalam paruman 
sulinggih pada September 2020 di 
Batukaru yang menetapkan penampih 
sasih pada Jyesta dan Sadha. Penetapan 
ini dasarnya adalah dewasa upacara, 
bukan didasarkan pada pertanian. 
Panampih sasih diletakan pada Jyesta-
Sadha karena di Jyesta-Sadha tidak ada 
lagi dewasa atau tidak digunakan lagi 
untuk pendewasan. Bulan tersebut tidak 
digunakan untuk padewasan karena 
bintang Kartika tidak terbit lagi. Jadi 
secara keyakinan dianggap akan banyak 
halangan. 

Penempatan penampih sasih pada 
Jyesta dan Sadha bertujuan agar tidak 
membingungkan dalam penentuan 
dewasa (hari baik) untuk melakukan 
upacara. Sehingga tidak ada keraguan 
lagi di dalam menentukan sasih-sasih 
untuk padewasan. Oleh karena itu, 
pendekatan kalender Bali sekarang 
ini adalah pendekatan upacara bukan 
pendekatan musim yang seperti di awal 
dengan mempertimbangkan terbitnya 
bintang Kartika. Posisi terbit bintang 
Kartika berada di Timur Laut, ketika 
matahari berada di Utara. Bintang Kartika 
ini memang sangat bagus jika dilihat dari 
Ponjok Batu, karena Ponjok Batu adalah 
pantai Utara yang datar.

Karena pendekatan Kalender Saka-Bali 
sekarang adalah pendekatan upacara 
bukan musim, sehingga jatuhnya 

Sasih Kasa terlalu awal pada waktu 
tertentu. Nyatanya, hal ini tidak terlalu 
berpengaruh kepada sistem upacara. 
Sebab dalam berupacara, kita tidak lagi 
disupport oleh bahan-bahan pertanian 
lokal. Contoh kecilnya adalah beras yang 
kini didapat dari luar Bali. Oleh sebab itu, 
meskipun upacara tidak dilakukan pada 
musim yang tepat, terasa tidak masalah 
sekarang ini. Itulah juga sebabnya kenapa 
sistem yang kini diterapkan walaupun 
tidak sesuai dengan musim pertanian, 
para petani tidak protes. Petani tidak 
protes karena paradigma kita memang 
sudah bergeser. Kini yang diperhitungkan 
di dalam konsep musim, tidak lagi tentang 
punya makanan atau tidak, tetapi antara 
low season dan peak season. 

Berkaitan dengan bintang Kartika, 
sebenarnya di dalam lontar-lontar 
disebutkan bahwa bintang Kartika 
pinaka pemenenging Sasih. Karena itulah 
dalam penentuan kalender kita nanti itu, 
diskusinya mesti diperluas. Penentuan 
penampih sasih hendaknya tidak hanya 
pasamuhan sulinggih (orientasi upacara), 
tetapi hendaknya melibatkan para Kelian 
Subak yang terbiasa melihat bintang. Para 
Kelian Subak harus memberikan masukan 
kepada kita mengenai perhitungan 
panampih sasih ini. Sehingga bila 
memang banyak tidak tepat, kita musti 
mengubahnya. Tidak hanya masukan dari 
kalangan sulinggih yang menggunakan 
kalender ini untuk kepentingan 
upacara, tetapi juga masukkan dari para 
petani-petani dari para nelayan yang 



97

SI
ST

EM
 W

A
R

IG
A

 D
I 

B
A

LI
 

menggunakan kalender ini untuk mata 
pencaharian mereka. Sehingga kalender 
kita tidak menjadi kalender astrologi, 
padahal seharusnya menjadi kalender 
astronomi. Astrologi yaitu ilmu yang 
bersifat magis. Memang ada satu rumus 
umum mengenai alah dening, tetapi 
yang menyangkut aspek sakala hanya 
sampai pada dauh. Di luar pada itu, sudah 
masuk ke ranah niskala semisal dauh alah 
dening ning. Kalau menyangkut ke ning, 
maksudnya adalah olah batin. 

Berkenaan dengan bintang Kartika, 
berikut ini adalah gambar yang dapat 
dilihat. Gambar ini menunjukkan bintang 
Kartika dan perbedaannya dengan 
bintang Wuluku. Untuk lebih jelasnya, 
dapat dilihat pada gambar berikut ini.

Gambar di bawah menunjukkan wujud 
dari bintang Kartika. Di dalam gambar 
tersebut, terlihat pula bintang Wuluku 
atau bintang Tenggala. Bintang Wuluku 
juga disebut bintang Oreon. Sementara 
gambar bintang yang ada di ujung 
sebelah kiri, merupakan bintang Pleades 
atau Kartika. Menurut pengamatan mata, 
bintang Kartika terdiri dari 7 bintang. 
Namun yang dapat dilihat dengan mata 
telanjang, hanya enam bintang. Enam 
bintang ini sesuai dengan penjelasan 
Purana bahwa Dewa Kartika juga disebut 
Sad Muka. Yakni dewa yang bermuka 
enam. Tetapi secara astronomi, bila 
bintang Kartika dilihat dengan teleskop, 
jumlahnya bukan 6 bintang tapi ada 414 
bintang. Hal ini membuktikan bahwa 
pengamatan kita juga sangat terbatas.

Gambar 4. Bintang Kartika
Sumber: Wiki How via Sutarya, 2023



98

W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

Bintang Kartika ini lah yang dipakai 
patokan untuk menuju sasih Kasa, dan 
sebagai awal dari musim pertanian-
pertanian kita sehingga bila kemudian 
kita mengembalikan ke perhitungan ini, 
tepatlah bagaimana mulainya upacara 
itu. Sesuai dengan kidung Wargasari 
yang menunjukkan bahwa upacara 
memang jatuh pada anggadang labuh 
Kartika panedenging sari (ketika masa 
Kartika bunga-bunga bermekaran). 
Anggadang labuh Kartika merupakan 
musim berbunga, yang jatuh pada 
sekitar bulan Oktober. Hal ini di dalam 
upacara misalkan, dapat dilihat pada 
buku Besakih karya Davis Dtuart-Fox. 
Menurut catatannya, di Besakih dulu 
Bhatara Turun Kabeh pada sasih Kapat. 
Kemudian Belanda-lah yang menggeser 
ke bulan Kedasa tahun 1920/1930. Namun 
sekarang, Purnama Kartika masih tetap 
digunakan sebagai pujawali di Padma 
Tiga di Besakih.

Pangalantaka
Sebetulnya kalau kita lihat kalender Bali, 
di dalam kalender Bali itu terdapat sistem 
perhitungan waktu dan ramalan-ramalan 
dan kemudian pangerentep. Pangerentep 
kalender Bali yaitu seolah penuh sekali 
dengan data-data. Walaupun data-data 
yang tidak ada kaitannya dengan kalender 
Bali juga dimasukkan, supaya penuh saja. 
Termasuk di dalamnya adalah kalender 
Muslim, Cina dan bahkan Jepang. Pada 
bagian ini, yang akan dibicarakan adalah 
sistem perhitungan waktu yang ada di 
dalam kalender Bali atau wariga. 

Terdapat dua macam sistem perhitungan 
waktu yang kita pakai di Bali yaitu 
sistem perhitungan waktu pawukon 
dan sistem perhitungan waktu Saka. 
Sistem perhitungan waktu pawukon 
adalah sistem perhitungan waktu yang 
asli Jawa, dan kini masih kita wariskan 
di Bali. Kemudian sistem perhitungan 
Saka itu adalah sistem perhitungan 
waktu India. Ada yang mengatakan 
bahwa sistem perhitungan pawukon itu 
tidak mempunyai angka tahun, tapi ada 
beberapa buku yang menyampaikan 
bahwa sebetulnya pawukon itu mengenal 
sistem perhitungan tahun. Oleh sebab 
itu, sangat menarik kalau kita bisa 
mendiskusikannya dengan penekun 
kalender Jawa. 

Sistem perhitungan pawukon ini juga 
terkesan antik, karena pada prasasti yang 
terbit dengan sistem perhitungan waktu 
Suryasidhanta, pawukon juga sudah 
dicantumkan. Menariknya, pawukon 
itu ditulis dengan singkatan. Singkatan 
bukanlah bahasa lisan tetapi bahasa tulis, 
sehingga timbul pertanyaan jangan-
jangan Jawa itu dulu sudah mengenal 
tulisan sebelum prasasti itu ditulis. 

Inti dari pembicaraan sekarang adalah 
mengenai ketepatan pangalantaka  
yang kita buat.  Pangalantaka dapat 
berarti banyak, di antaranya ada yang 
mengatakan artinya adalah mematikan 
waktu. Pangalantaka juga disebut 
pangalihan Purnama-Tilem, adalah 
cara menghitung Purnama tilem yang 



99

SI
ST

EM
 W

A
R

IG
A

 D
I 

B
A

LI
 

akan datang. Sistem ini juga disebut 
Pengunalatrian  yang berarti mengurangi 
Satu Malam, sama artinya dengan yang 
pertama. Penerapannya yaitu dengan 
menampih dua tithi. Setiap 64 tithi akan 
ditampih menjadi 63 tithi. Di dalam buku-
buku wariga disampaikan bahwa dasar 
dari panampih ini adalah Eka-Sungsang, 
Dwi-Tambir, Tri-Klau dan sebagainya. 

Karena seolah-olah kita menghitung 
Purnama Tilem dalam kalender dengan 
pertolongan istilah-istilah Pawukon seperti 
eka-sungsang, dwi-tambir dan sebagainya, 
banyak yang mengatakan bahwa kalender 
Bali tidak disusun berdasarkan astronomi 
tapi berdasarkan ilmu numerologi. 
Padahal sebetulnya di dalam istilah-istilah 
eka-sungsang, dwi-tambir dan sebagainya 
tersembunyi sebetulnya angka 63/64. 
Sehingga kita harus memberikan 
penjelasan bahwa sebetulnya perhitungan 
kalender Bali,  terutama menentukan 
Purnama tilemnya berdasarkan angka 
63/64. Penjelasan mengenai hal ini sangat 
astronomis. Selain itu, disampaikan juga 
di dalam buku-buku mengenai urutan 
Tithi yang ditampih. Urutannya yakni 
Pancadasi (14/15), Caturtinca (3/4), Astami 
(7/8), Dwadasitata (11/12), Pratipada Intu 
(15/1), Pancamyam (4/5), Nawami (8/9), 
Triodasi (12/13), Dwitiya (1/2), Sasti (5/6), 
Dasa Saiwah (9/10), Catur Dasa (13/14), 
Trityanca (2/3), Saptrta (6/7), Eka Dasanca 
(10/11) (Suwatjana, 2023). Jadi pada 
saat eka-sungsang yang ditampih adalah 
penanggal 14 menjadi Purnama. Tetapi 
ada juga yang menerapkan sistem yang 

lain, seperti yang terjadi pada tahun 1933 
misalnya, kita menerapkan eka-sungsang 
ke wraspati keliwon. Ternyata penetapan 
itu tak dimulai pada tanggal 14 menjadi 
purnama tapi justru pangelong 14 jadi 
tilem. Itulah sistem pangalihan yang kita 
pakai sejak tahun 1933. 

Pada tahun 1999 kita mengadakan 
perubahan Pangalantaka dari eka-
sungsang ke pon menjadi eka-sungsang 
ke paing. Penyebab terjadinya perubahan 
tersebut konon sesuai dengan lontar Tutur 
Bhagawan Garga, yang ada dalam wariga 
kita, bahwa kalau ada Eka Dasa Rudra, 
pangalantaka  harus diganti. Sementara 
itu, pangalantaka perlu ditinjau (bukan 
diganti) bila terjadi bencana alam 
yang dahsyat. Itulah sebabnya, karena 
saat Eka Dasa Rudra pada tahun 1979 
pengalantaka tidak diganti, maka Tim 
Peneliti Wariga pada tanggal 25 Juli 1998, 
mengadakan penelitian. Hasil penelitian 
itu menyimpulkan bahwa mulai dari 
adanya upacara Panca Wali Krama tahun 
1999, pangalihan akan diganti dari pon ke 
paing yang berikutnya.

Pada saat keputusan peneliti kalender 
diumumkan dan sudah diputuskan oleh 
Parisada, banyak sekali protes melalui Bali 
Pos. Terutama melalui ikatan penyusun 
kalender. Protes tersebut dilayangkan, 
karena awal pengalihan ke Pahing itu 
akan mulai pada tanggal 3 November 
tahun 1998, sedangkan waktu itu bukan 
Purnama. Purnama justru jatuh pada 
tanggal 4 November 1998 yaitu pada saat 



100

W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

buda pon. Perhitungan ini terkesan aneh, 
sebab kenapa buda pon yang purnama 
kita tinggalkan ke Anggara Paing yang 
tidak Purnama sebagai awal dari pada 
pengalihan. Hal ini sempat disampaikan 
kepada Ketut Kebek, kemudian Ketut 
Kebek memprotes karena mungkin 
menyadari ada yang tidak benar. Ia juga 
menyatakan bahwa namanya dicatut 
oleh Tim tersebut. 

Para penyusun kalender menyadari, 
karena hal ini sudah merupakan keputusan 
Parisada, maka harus dilaksanakan. 
Sehingga waktu itu secara pribadi Ketut 
Kebek menyuruh I Made Suatjana untuk 
mengadakan penelitian. Penelitian itu 
diadakan guna mencari tahu, apakah 
keputusan merubah pangalantaka dari 
pon ke Pahing memang tidak dapat 
dibenarkan. Hal ini juga berdampak, agar 
bisa dijelaskan kepada masyarakat dan 
tidak menimbulkan protes. Setelah Made 
Suatjana melakukan penelitian, ternyata 
ditemukanlah bahwa penelitian yang 
dibuat oleh Tim Peneliti Wariga PHDI itu 
ada cacatnya. Tim Peneliti Wariga PHDI 
tidak memakai hari Bali yakni mulai jam 
matahari terbit, tetapi memakai jam 
24 malam. Jadi sebetulnya penelitian 
tersebut tidak tepat, terutama untuk 
memutuskan pergeseran Pangalantaka 
adalah cara penyederhanaan 
menghitung jatuhnya Purnama atau 
Tilem pada saat yang akan datang. Di Bali 
penyederhanaan itu termasuk pananggal 
dan panglong. Semua kalender yang 
bulan-bulannya itu dihitung berdasarkan 

siklus bulan, mempunyai cara masing-
masing untuk menghitung saat jatuhnya 
Purnama tilem atau hanya tilem saja. 
Contohnya adalah kalender Hijriah. 
Kalender Hijriah menyusun panjang bulan 
mereka seperti berikut:
1. 	 Muharam 30 hari
2. 	 Safar 29 hari
3. 	 Rabiulawal 30 hari
4. 	 Rb’ulakhir 29 hari
5.  	Jm’dilawal 30 hari
6.	 Jm’dilakhir 29 hari
7. 	 Rajab 30 hari
8.	 Sya’ban 29 hari
9. 	 Ramadhan 30 hari
10.	Syawal 29 hari
11.	Zulkaedah 30 hari
12. Zulhijjah 29/ 30 hr.

Berdasarkan keterangan di atas, jelaslah 
kalender Hijriah memiliki satu cara 
tertentu dalam menentukan panjang 
bulannya. Misalkan bulan Muharram 
30 hari, Safar 29 hari dan seterusnya. 
Kemudian ada bulan panjang seperti 
Zulhijah selama 29/30 hari. Sistem ini 
juga mengenal sistem untuk menentukan 
tahun-tahun mana saja yang Zulhijahnya 
29 dan mana yang zulhijjahnya 30 
hari. Sehingga dengan cara seperti 
ini umur rata-rata sasih Hijriah adalah 
29,5305877, sedangkan umur rata-rata 
Sasih Astronomi adalah 29,530569 dan 
seterusnya. Dengan demikian kalender 
Hijriah perlu dikoreksi setiap 2503 tahun. 
Selama ini kalender Hijriah belum pernah 
dikoreksi itu karena belum melewati 
jangka waktu 2503 tahun. Penentuan 



101

SI
ST

EM
 W

A
R

IG
A

 D
I 

B
A

LI
 

juga dilakukan oleh kalender Jawa, 
sebagaimana berikut:
1. 	 Sura/Kasa 30 hr.
2. 	 Safar/Karo 29 hr. 
3. 	 Mulud/Katiga 30 hr. 
4. 	 Bakdamulud/Kapat 29 hr. 
5. 	 Jm’awal/Kalima 30 hr. 
6. 	 Jm’akhir/Kanem 29 hr. 
7. 	 Rejeb/Kapitu 30 hr. 
8. 	 Ruwah/Kawolu 29 hr. 
9. 	 Pasa/Kasanga 30 hr. 
10.	Sawal/Kasapuluh 29 hr. 
11.	Sela, Hapit/Jyesta 30 hr. 
12.	Besar, Haji/Sadha 29/30 hr.

Kalender Jawa baru yang dimulai tahun 
1555 itu mengikuti cara kalender Hijriah. 
Sistem ini menentukan umur-umur Sasih,  
ada yang 30 ada yang 29 hari.  Jadi ada 
kesamaan cara penentuannya dengan 
kalender Hijriah. Tapi tidak meniru 
kalender Hijriah agar tidak lepas dari 
aliran-aliran kepercayaan yang banyak 
ada di Jawa. Selain bulan, tahun-tahun 
Hijriah juga dikelompokkan ke dalam 
Windhu. Ada empat Windhu yang dikenal 
yakni Windhu Adi, Windhu Kuntara, 
Windhu Sangara dan Windhu Sancaya. 
Ada juga pengelompokan menjadi 8 
sebagai berikut:
1. 	 Alip / Harsa, tahun wastu 354 hari 
2. 	 Ehe / Heruwarsa, tahun wuntu 355 hari 
3. 	 Jimawal / Jimantara, tahun wastu 354 

hari 
4. 	 Je / Duryata, tahun wastu 354 hari 
5. 	 Dal / Dharma, tahun wuntu 355 hari 
6. 	 Be / Pitaka, tahun wastu 354 hari 

7. 	 Wawu / Wahyu, tahun wastu 354 hari 
8. 	 Jimakir / Dirgawarsa, tahun wuntu 355 

hari

Dengan cara demikian umur Sasih Jawa 
menjadi 29,53125, ini ternyata sama 
dengan umur rata-rata Sasih Bali yakni 
29,53125. Hal ini bukan kebetulan, 
tapi memang disengaja karena ingin 
mempertahankan panjang-panjang Sasih 
sesuai dengan kepercayaan aliran-aliran 
yang ada di Jawa.

Di Jawa, penentuan panjang sasih itu 
disebut khuruf, sedangkan di Bali disebut 
pangalantaka. Menurut perhitungan Jawa, 
setiap 8 Windu khuruf itu harus digeser. 
Sehingga dapat dikatakan bahwa di Jawa 
sudah punya ketentuan-ketentuan kapan 
pangalantaka itu digeser. Sedangkan di 
Bali kita melupakan cara untuk menggeser 
suatu pangalantaka. 

Kalender Jawa baru yang 
dimulai tahun 1555 itu 
mengikuti cara kalender 
Hijriah. Sistem ini 
menentukan umur-umur 
Sasih,  ada yang 30 ada yang 
29 hari.



102

W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

Berkaitan dengan pangunalatri, ada 
beberapa sumber yang dapat ditelusuri. 
Di dalam sumber-sumber wariga 
itu, kita akan menjumpai banyak 
macam eka-sungsang. Misalkan, 
Wayan Simpen AB yang menulis buku 
tentang wariga mengatakan bahwa 
penentuan pangalantaka yang akan 
dipakai tergantung pada kehendak 
masing-masing. Menurut Wayan Gina, 
pangalantaka ada yang eka-sungsang ke 
umanis dan sebagainya. 

Dalam buku-buku wariga, pangalantaka 
juga disebutkan dari ekasungsang ke kliwon 
umanis pon wage dan seterusnya. Kemudian 
kalau sudah sampai ke umanis, akan kembali 
ke Kliwon dan tetap ekasungsang. Jadi tidak 
digeser atau diulang. 

Pangalantaka yang dipakai di dalam 
masyarakat yakni kalender Gedong 
Kirtya yang diterbitkan tahun 1935 
memakai pengalantaka eka-sungsang ke 
buda pon. Tetapi di dalam Kalender itu 
juga dinyatakan bahwa di Bali Selatan 
pangalantaka yang dipakai adalah 
pangalantaka ekasungsang ke wraspati 
Pon yang mulai dipakai tahun 1933. Hanya 
saja wrespati kliwon awalnya adalah tilem 
bukan Purnama. 

Ada juga cerita mengenai desa Banyuning 
yang memakai Eka wariga. Tapi ada 
juga yang memakai pangalantaka Tri 
Lingga. Sistem Tri Lingga ini juga konon 
juga dipakai di Tengger karena di dalam 
ekasungsang yang normal, seumpama 

awalnya Purnama (pananggal 14 daos 
Purnama), maka akan ada tilem yang 
hilang. Rumusnya ialah tilem dadi 
tanggal ping pisan. Sementara itu, 
kalangan sulinggih ring Karangasem 
sering mengadakan pertemuan, kalau 
Purnama tilem dirasa tidak tepat maka 
akan digeser. Namun seringkali usaha ini 
ternyata gagal. 

Di Bali Utara mulai tahun 1935 memakai 
pangalantaka ke Pon, tapi pada tahun 
1952 ada suatu Pasamuan Agung 
sehingga akhirnya Bali Utara mengikuti 
Pangalantaka ke Wrespati Kliwon. 
Padahal kalau diteliti, yang ke Pon itu 
lebih tepat daripada yang ke Wrespati 
Kliwon. Nantinya oleh Bambang Gede 
Rawi tahun 1970 menetapkan sebagai 
pengalihan di Bali Selatan. Dipakai sejak 
kalender tahun 1971.

Jadi yang digunakan sebagai dasar 
perhitungan pengalantaka adalah siklus 
bulan. Siklus bulan itu dari tilem ke tilem 
misalnya adalah 29 hari 12 jam 44 menit 
29 detik, ini angka rata-rata dan tidak ada 
panjang Sasih yang identik. Karena terlalu 
banyak faktor yang mempengaruhi 
panjang Sasih tersebut. Panjang Sasih 
yang terpendek berdasarkan penelitian 
para ahli itu adalah 29 hari 1 jam, 
sedangkan yang terpanjang 29 hari 26 
jam. Hal ini dapat dilihat pada grafik 
berikut disamping (Gambar 2).

Berdasarkan grafik tersebut, terlihat 
bahwa panjang Sasih tergantung kepada 



103

SI
ST

EM
 W

A
R

IG
A

 D
I 

B
A

LI
 

posisi bulan terhadap Bumi. Posisi bulan 
terhadap Bumi, selalu melintasi jalur yang 
disebut elips dan bukan bundar. 

Angka-angka di atas menyatakan 
bahwa umur siklus bulan itu tinggi, itu 
konon kalau posisi bulan itu berada jauh 
dari bumi. Sedangkan yang di bawah, 
menunjukkan bahwa siklus bulan 
posisinya pendek kalau bulan itu dekat 
dengan bumi. Dari grafik ini kita juga 
mengetahui bahwa daya tarik bulan akan 
lebih tinggi bila bulan berada pada jarak 
yang dekat dengan Bumi. 

Bila bulan dekat dengan bumi, maka 
air laut pasang.  Kenyataan inilah yang 
bisa digunakan sebagai acuan kapan 
akan terjadi banjir rob di pantai. Tetapi 
perhitungan itu tidak tepat sekali, karena 
pada saat tilem, bulan tidak akan selalu 
berada pada bujur yang sama dengan 
tempat kita. Sehingga banjir dapat 
terjadi kalau pada saat di tilem, bulan dan 
matahari betul-betul berada di garis bujur 
yang sama dengan di tempat kita.

Gambar 5. Jarak Tilem ke Tilem
Sumber: Suwatjana, 2023



104

W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I Wariga dan Astronomi

Kalender Saka Bali ternyata mengikuti 
matahari, bulan, bintang dan sistem 
hukum. Unsur dasar dari kalender Saka 
Bali ada matematis, sistematis, geografis 
dan yang terakhir adalah religius. 
Matematis digunakan untuk menentukan 
hari, menentukan umur hari, bulan dan 
tahun. Sedangkan sistematisnya untuk 
menentukan hari, bulan dan tahun. 
Kemudian geografisnya adalah tempat 
untuk menentukan hari baik. 

Contoh matematisnya, misalkan Luni 
Solar. Dalam sistem ini terdapat dua 
macam tahun, yaitu tahun panjang yang 
berumur 13 bulan dan tahun pendek 
yang berumur 12 bulan. Kedua yang 
memiliki perbedaan antara 10 sampai 
11 hari tersebut menjadi hampir satu 
sasih/ bulan. Bila dihitung dalam 3 tahun 
Matahari, maka 3x365,25 hari = 1095,75 
hari. Sedangkan, lama 1 Bulan mengitari 
Bumi adalah 29,5 hari, sehingga dalam 
3 tahun Matahari 1095,75 ℎari/29,5 ℎari 
= 37 bulan. Dari perhitungan tersebut, 
mempunyai sisa 14,25 hari. Sehingga 
dilakukanlah penambahan 1 bulan secara 
bervariasi antara 2 dan 3 tahun dalam 
kurun waktu 19 tahun-Matahari.

Kenapa 19 tahun matahari? Karena posisi 
bulan nanti akan kembali ke posisi awal 
pada 19 tahun matahari. Penambahan 
1 bulan nanti akan diletakkan di 2 tahun 
atau 3 tahun. Sehingga tahun panjang 
akan terjadi setiap 2 tahun sekali atau 

tambahkan setiap 3 tahun sekali, dan itu 
di dalam kurun waktu 19 tahun matahari. 

Pada umumnya terdapat 5 sistem tahun 
yang melandasi suatu sistem sistematika 
kalender. Pertama, ada tahun surya yang 
biasa kita sebut tahun kalender. Kedua 
adalah tahun Candra, yakni tahun bulan 
Lunar sistem. Ketiga, ialah gabungan 
tahun surya dan tahun Candra Luni solar 
system. Keempat adalah tahun Wuku. 
Sedangkan kelima, ialah gabungan 
tahun Surya, Candra dan Wuku yang 
biasa dipakai dalam kalender Bali.  

Wariga sendiri memiliki lima kerangka, 
yang terdiri dari Wewaran, Pawukon, 
Pananggal atau Panglong, Sasih, dan 
Dawuh. Wewaran merupakan siklus 
hari yang dalam perhitungannya unsur 
yang pertama harus diketahui adalah 
pawukon. Hari-hari atau wewaran 
merupakan simbolis dari benda-benda 
alam yang disebut Bramanda. Dari segi 
astronominya, hari (wara) merupakan 
benda-benda alam. 

Misalnya hari Minggu atau Radite, 
merupakan simbolis dari matahari. Radite 
sendiri berarti panas. Kemudian yang 
kedua adalah Senin atau Soma adalah 
bulan. Selasa adalah simbolis dari planet 
Mars. Rabu ialah simbolis dari Merkurius. 
Kamis merupakan simbol dari Jupiter. 
Jumat adalah Venus. Sedangkan Sabtu 
adalah Saturnus. Cara penentuan urutan 
hari sebagaimana telah disebutkan, 
didasarkan pada pengamatan benda-



105

SI
ST

EM
 W

A
R

IG
A

 D
I 

B
A

LI
 



106

W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

benda langit. Dari hasil pengamatan 
itu, dimulailah dari benda-benda langit 
yang menurut pengamatan adalah yang 
paling besar. Oleh sebab itu, artinya 
pengamatan tersebut dilakukan dari 
Bumi. Dengan kata lain, Bumi adalah 
pusat pengamatan. Hal ini sesuai dengan 
sistem yang dianut pada masa lalu, yakni 
geosentris. Menurut sistem tersebut, 
Bumi merupakan pusat dari tata surya.  

Setelah wewaran, satu kerangka lainnya 
ialah pawukon. Terdapat beberapa faktor 
yang melatarbelakangi penggunaan 
kalender Pawukon oleh masyarakat Bali. 
Adapun latar belakang tersebut ialah 
faktor religius atau keagamaan, faktor 
sosial dan faktor budaya. Dalam kaitannya 
dengan faktor budaya, berkaitan dengan 
astrologi. Astrologi menurut sistem ini, 
menggunakan wewaran yakni kombinasi 

Gambar 6. Jarak Tilem ke Tilem
Sumber: Suwatjana, 2023

Wewaran merupakan 
siklus hari yang dalam 
perhitungannya unsur 
yang pertama harus 
diketahui adalah 
pawukon. Hari-hari atau 
wewaran merupakan 
simbolis dari benda-
benda alam yang disebut 
Bramanda.



107

SI
ST

EM
 W

A
R

IG
A

 D
I 

B
A

LI
 

antara saptawara (Minggu, Senin, Selasa, 
Rabu, Kamis, Jumat dan Sabtu) dengan 
pancawara (terdiri dari Umanis, Paing, 
Pon, Wage, dan Kliwon) yang berjumlah 
35 rupa sifat manusia yang berdasarkan 
pengaruh 12 rasi bintang. 

Gambar di bawah, menunjukkan tiga 
contoh kombinasi dari saptawara dengan 
pancawara yakni Minggu Umanis, Minggu 
Pahing dan Minggu Pon. Gambar-gambar 
tersebut dapat ditemukan di Kerta 
Gosa, Klungkung. Contohnya, pada hari 
Minggu Umanis merupakan Bintang Kala 
Sungsang karena seperti yang ditunjukkan 

pada gambar ada Kala yang terbalik. 
Minggu Pahing adalah bintang gajah. 
Selain sebagaimana telah ditunjukkan 
di atas, berikut ini adalah gambar lain 
yang menunjukkan bintang-bintang dan 
persamaannya dengan rasi Bintang. 

Bila nama-nama bintang tersebut 
dibandingkan dengan rasi bintang, 
ternyata bintang Kala Sungsang adalah 
rasi bintang Scorpio. Hal itu dapat 
dilihat dari bentuknya, semisal bintang 
Kala Sungsang kakinya ada di atas dan 
kepalanya di bawah seperti Rasi Scorpio. 
Kemudian ada bintang Kelapa ternyata 

Gambar 7. Astrologi dalam Wariga 1
Sumber: Surayuwanti, 2023

Minggu Umanis  Minggu Paing Minggu Pon

Gambar 8. Astrologi dalam Wariga 2
Sumber: Surayuwanti, 2023

Bintang Kala sungsang
Minggu Umanis

Bintang kelapa
Senin Umanis

Bintang Banyak Anggrem
Jumat Umanis



108

W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

sama dengan bintang rasi Scorpio yang 
jatuh pada Senin Umanis. Di dalam 
gambar di atas, ditunjukkan bahwa 
kelapanya kelihatan sedikit miring karena 
tertimpa tangga. Kemudian yang ketiga 
ada bintang Banyak Angerem itu terjadi 
pada Jumat Umanis. Bila dilihat dalam 
gambar, kepalanya sedikit membuka 
mungkin karena telurnya akan dicuri. 
Bintang Banyak Angerem seperti itu jadi 
simbolis dari rasi bintang Scorpio. 

Gambar di atas menunjukkan dua 
bintang yakni bintang Lembu dan 
bintang gajah. Bintang lembu jatuh pada 
senin wage, sedangkan bintang gajah 
pada hari minggu paing. Kedua bintang 
tersebut bila diamati secara keseluruhan, 
ternyata menunjuk pada satu rasi bintang 
yakni rasi bintang Taurus. Bintang lembu 

disebut Taurus mungkin karena ada 
tanduknya. Sedangkan bintang gajah 
sebagaimana terlihat pada gambar, 
bila dibandingkan dengan gambar rasi 
bintang Taurus, memang sangat mirip. 

Gambar di atas menunjukkan bintang 
Ketam dan Bintang Udang. Bintang 
Ketam dan Bintang Udang sama-sama 
menunjukkan rasi bintang Cancer. 
Perbedaan gambar di atas untuk 
menunjukkan satu rasi yang sama, dapat 
terjadi karena perbedaan letak geografis, 
perbedaan jam saat pengamatan. 
Berdasarkan data-data tersebut, jelaslah 
dapat diketahui bahwa nama-nama 
bintang sebagaimana yang dapat dilihat 
pada gambar di atas, memiliki kesamaan 
dengan rasi bintang. 

Gambar 9. Astrologi dalam Wariga 3
Sumber: Surayuwanti, 2023

Bintang Lembu
Senin Wage

Bintang Gajah
Minggu Paing

Bintang Ketam
Selasa Paing

Bintang Udang
Jumat Kliwon

Gambar 10. Astrologi dalam Wariga 4
Sumber: Surayuwanti, 2023



109

SI
ST

EM
 W

A
R

IG
A

 D
I 

B
A

LI
 

Selain berdasarkan wewaran, dasar 
wariga yang lain adalah pawukon. Satu 
wuku usianya 7 hari. Dari hari Minggu 
hingga Sabtu. Jumlah wuku sendiri ada 
30, sehingga siklus wuku lamanya 210 
hari. Wuku juga simbolis dari benda 
langit, namun dalam pustaka Hindu, 
Wuku diambil dari nama raja. Wuku 
mempunyai urip, kedudukan, dan 
pengider-ideran. 

Contoh nama lain wuku yang memiliki 
simbolis benda langit yakni Sinta adalah 
Surya, merupakan Amretha yang 
terkandung pada Sinar Matahari. Klau 
adalah Linus (pusaran Angin). Wariga 
adalah Bintang. Pahang ialah hawa Bumi 
(panas dari api yang ada di perut Bumi). 
Bala ialah Megadrawela (gulem atau 
mendung). Kulantir adalah geni. Langkir 
adalah kabut (penguapan). Kemudian 
Uye adalah Gereh (pergeseran arus panas 
dan dingin).

Kerangka yang lain adalah tanggal 
panglong. Pananggal dan Pangelong 
juga berdasarkan kedudukan benda 
langit, yaitu berdasarkan perhitungan 
peredaran Bulan mengelilingi Bumi 
serta Matahari. Pananggal disebut pula 
Suklapaksa, dengan perhitungan harinya 
sesudah bulan mati (tilem) sampai 
dengan datangnya bulan purnama, 
lamanya sekitar 15 hari, yakni dari 
pananggal 1 sampai dengan 15. 

Panglong disebut Krsnapaksa, dengan 
perhitungan harinya sesudah purnama, 

lamanya sekitar 15 hari, yakni dari 
panglong 1 sampai dengan 15. Dengan 
kata lain, Tanggal atau penanggal 
merupakan perhitungan yang dimulai 
dari bulan tilem menuju purnama, 
sementara Panglong adalah bulan 
purnama menuju tilem. Perhitungan 
tanggal dan panglong sama-sama sekitar 
15 hari. Tapi kenyataannya, lama bulan 
mengitari bumi itu adalah 29,5 Hari. Jadi 
kalau kita total, semuanya adalah selama 
30 hari. 

Akibat dari perhitungan itu, nanti akan 
dilakukan koreksi. Koreksi yang dilakukan 
adalah setiap 63 hari, yang akan dikurangi 
satu hari. Misalnya penanggalnya 15 hari 
sedangkan panglongnya 14 hari, nanti 
akan dikoreksi lagi sebanyak 120 tahun 
bulan. Selama 120 tahun bulan itu, sama 
halnya dengan 100 tahun matahari. 
Semua itu akan dikoreksi sehingga nanti 
tepat dengan perhitungan astronomi. 

Kerangka lain dari perhitungan ini adalah 
sasih. Sasih dapat disebut juga masa/
bulan. Jumlah sasih pada Kalender Bali 
sama dengan kalender pada umumnya, 
yaitu berjumlah 12 sasih selama satu 
tahun. Perhitungan sasih berdasarkan 
dengan perhitungan rasi sesuai dengan 
Tahun Surya (12 rasi = 365/366 hari) 
dengan periode setiap sasihnya 29-30 
hari (tithi). 

Padewasaan sasih atau hari baik 
berdasarkan Bulan juga berpengaruh oleh 
letak Matahari, yaitu seperti berada di 



110

W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

Uttarayana (utara), Wiswayana (tengah), 
dan Daksinayana (selatan). Baik Buruknya 
sasih tersebut bergantung pada musim 
yaitu musim kemarau dan musim hujan 
serta bintang Kartika (Pleades) yang tidak 
muncul sekitar bulan April hingga Juni. 
Untuk lebih jelasnya dapat dilihat pada 
tabel dibawah.

Berdasarkan tabel di bawah, dapat 
dilihat posisi yang dimaksud Utara Yana 
itu adalah posisi ketika 21 Juni, dan 
baik untuk melakukan Dewa Yadnya, 
Pitra Yadnya, Manusa Yadnya, Bhuta 
Yadnya. Sedangkan Wiwaha Yadnya 
itu buruk. Wiwaha dibedakan dalam 
tabel tersebut, karena terdapat catatan 
khusus untuk dewasa pernikahan. 

Sedangkan bila matahari di tengah 
pada saat sasih kapat, kalima, kanem 
itu baik untuk Dewa Yadnya, sedangkan 
untuk Pitra Yadnya buruk. Perhitungan 
ini sebenarnya juga tergantung dengan 
musim, untuk musim kemarau biasanya 
dari bulan Maret hingga bulan Oktober. 
Untuk musim hujan biasanya Oktober 
hingga bulan Maret. Semua perhitungan 
itu tergantung dari musimnya dan juga 
bintang Kartika. Bintang Kartika atau 
bintang Pleades muncul pada sasih Kasa 
atau biasa di bulan Juni.

Kerangka terakhir dalam perhitungan 
ini adalah dawuh. Dawuh merupakan 
pembagian waktu dalam satu hari, 
sehingga dedawuh ini hanya berlaku 

Tabel 14.  Posisi Matahari, Sasih dan Yadnya

Posisi
Matahari Sasih Dewa

Yadnya
Pitra

Yadnya
Manusa
Yadnya

Bhuta
Yadnya

Wiwaha
Yadnya

Kisaran
Bulan

Utara 1 Baik Baik Baik Buruk Buruk 21 Juni

2 Buruk Baik Buruk Buruk Buruk 21 Juli

3 Buruk Baik Buruk Baik Buruk 22 Agustus

Tengah 4 Baik Buruk Baik Buruk Baik 23 
September

5 Baik Baik Baik Buruk Baik 24 Oktober

6 Buruk Buruk Buruk Buruk Buruk 22 
November

Selatan 7 Baik Baik Baik Buruk Baik 22 
Desember

8 Buruk Buruk Buruk Baik Buruk 23 Januari

9 Buruk Buruk Buruk Baik Buruk 20 Februari

Tengah 10 Baik Baik Baik Buruk Baik 21 Maret

11 Buruk Buruk Buruk Buruk Buruk 21 April

12 Buruk Buruk Buruk Buruk Buruk 21 Mei

Sumber: Surayuwanti, 2023



111

SI
ST

EM
 W

A
R

IG
A

 D
I 

B
A

LI
 

1 hari dan 1 malam saja. Berdasarkan 
dedawuhan ini, maka pergantian hari 
dimulai pada saat Matahari terbit pada jam 
05.30. Perhitungan Dawuh berdasarkan 
rotasi Bumi pada sumbunya, yaitu 24 jam. 

Ilmu wariga sebagaimana diketahui erat 
kaitannya dengan pertanian. Di Bali, ada 
satu tradisi yang dipengaruhi oleh posisi 
benda langit yaitu Subak. Subak ternyata 
juga dipengaruhi oleh rasi bintang, 
yakni rasi bintang Pleades atau bintang 
Kartika. Di Bali, bintang ini disebut 
Bintang Wuluku, sedangkan berdasarkan 
astronomisnya disebut Orion. 

Masa menanam padi terjadi ketika sasih 
kasa atau karo (pertama atau kedua) 
sekitar bulan Juli hingga Agustus dimana 
rasi bintang Orion baru terbit berada 
sekitar 2°-45° dari horizon bila diamati 
sekitar jam 04.00 WITA dan rasi bintang 
Pleades berada pada ketinggian sekitar 

27°-50° dari horizon bila diamati sekitar 
jam 04.00 WITA. Di astrologi juga seperti 
itu, diramalkan juga pada saat sasih kelima 
keenam ketujuh akan membajak sawah.

Masa memanen padi terjadi pada sasih 
kapat sekitar bulan Oktober hingga 
November ketika rasi bintang Orion 
berada sekitar 83°-45° kearah barat 
bila diamati sekitar jam 04.00 WITA 
dari horizon dan rasi bintang Pleades 
berada pada ketinggian sekitar 41°-
16° bila diamati sekitar jam 04.00 WITA 
dari horizon. Mengapa panen harus 
dilakukan pada sasih Kapat? Kalau dari 
sudut pandang astronomi kenapa harus 
dipanen pada bulan Oktober? Ternyata 
karena ada turbulensi udara, turbulensi 
atmosfer di atmosfer kita. Sehingga 
banyak bencana misalnya angin besar 
dan hujan. Demikianlah dari sudut 
pandang astronomis. 

Mengapa panen harus dilakukan pada sasih Kapat? 
Kalau dari sudut pandang astronomi kenapa harus 
dipanen pada bulan Oktober? Ternyata karena ada 
turbulensi udara, turbulensi atmosfer di atmosfer kita. 



112

W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I Sistem Kalender dan Astronomi

Kalender adalah sebuah sistem untuk 
penetapan nama yang unik (tanggal) untuk 
setiap hari, sehingga terlihat keteraturan 
pada penanggalan dan interval hari 
antar dua tanggal dapat dihitung dengan 
mudah. Tiap-tiap hari diberikan nama 
yang unik, misalnya nama uniknya adalah 
8 Juli 2023, keesokan harinya bernama 9 
Juli 2023 dan seterusnya. 

Setiap penanggalan memberikan nama 
yang unik sehingga kita bisa melihat 
keteraturan dan bisa menghitung 
interval waktu dengan mudah. Bila kita 
mempelajari semua kalender yang ada, 
hampir semua siklus yang ada itu kita 
ambil terkait dengan benda langit dengan 
pergerakan benda langit. Misalnya kita 
mengenal siklus yang namanya tahun. 

Siklus tahun ini berdasarkan siklus 
penampakan matahari, arah terbitnya 
atau arah terbenamnya dan hal ini terkait 
dengan revolusi bumi mengelilingi 
matahari. Jadi kalau kita lihat matahari 
terbit dari hari ke hari, ternyata tidak 
terbit di arah yang sama. Setiap hari dia 
mungkin bergeser dari timur misalnya ke 
arah utara sampai ke titik paling utara, lalu 
dia berbalik arah bergerak ke arah selatan. 

Dari pergerakan tersebut, siklusnya 
kita sebut sebagai tahun. Efek dari hal 
itu yang kita rasakan sehari-hari adalah 
dalam bentuk musim (untuk yang ada 
di lintang tinggi). Sangat penting bagi 
manusia untuk  mengerti musim. Di 

Indonesia sedikit berbeda karena tidak 
mengenal empat musim seperti di 
negara lintang tinggi, tapi kita tetap 
mengenal siklus yang juga dipengaruhi 
oleh matahari yaitu musim penghujan 
dan musim kemarau. 

Siklus pergerakan matahari sangat 
penting untuk diketahui. Jika kita tidak 
tahu keteraturan pergerakan matahari, 
dan kita tidak sempat menyimpan 
makanan pada musim semi dan musim 
musim ini panas, maka ketika musim 
dingin kita akan mati kelaparan. 

Makanya di negara-negara lintang 
tinggi sangat penting untuk mengetahui 
musim, menghitung waktu dan membuat 
kalender. Di Indonesia kita sedikit lebih 
beruntung. Karena walaupun musim 
penghujan kita tetap bisa berbagai 
sumber makanan dari berbagai 
jenis tanaman. Itulah sebabnya, ada 
kecenderungan kebudayaan-kebudayaan 
tinggi itu banyak berkembang di lintang 
tinggi. Hal itu oleh tingginya kebutuhan 
mereka mengamati alam yang akan 
menjadi dasar bagi sebuah bangsa untuk 
membangun peradaban yang besar. 

Kemudian siklus yang kedua adalah 
bulan. Siklus ini terkait dengan fase 
bulan. Siklus bulan dapat dilihat dari fase 
bulan. Misalnya, kita melihat bahwa hari 
ini bulan terbit ketika matahari terbenam 
dan penuh. Berarti sekarang tanggal 14 
atau 15. Kalau misalnya kita lihat besok, 
dia akan makin mengecil karena, karena 



113

SI
ST

EM
 W

A
R

IG
A

 D
I 

B
A

LI
 

bagian yang terkena cahaya makin 
kecil sampai akhirnya nanti masuk ke 
bulan mati yang kita tahu itulah yang 
menjadi awal bulan. Karena itu, kita bisa 
membedakan satu hari dengan hari yang 
lain lewat fase bulan. Ini yang digunakan 
dalam kalender, seperti kalender Islam. 
Inilah fase bulan yang terkait dengan 
revolusi bulan mengelilingi bumi. Adapun 
siklus bulan dapat dilihat pada Gambar 11.

Jika kita melihat gambar di bawah, 
gambar tersebut menunjukkan fase 

bulan yang menjadi visual kita untuk 
bisa memperkirakan sekarang tanggal 
berapa. Jadi kalau kalender yang 
berdasarkan kalender bulan, kita bisa 
tahu satu tanggal tanpa harus melihat 
kalender atau melihat ke Jam. Berbeda 
dengan kalender Gregorian yang kita 
pakai sehari-hari. Misalkan tanggal 8 Juli, 
tidak ada tanda yang dapat dimanfaatkan 
untuk menunjukkan hal itu. Tapi kalau 
bulan, kita tahu fasenya sebesar apa. Jadi 
kalau misalnya bulan mati itu tanggal 1, 
bulan purnama itu tanggal 14-15.

Gambar 11. Siklus Bulan
Sumber: via Simatupang, 2023



114

W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

Siklus yang ketiga adalah hari. Siklus hari 
ini terkait dengan terbit dan terbenamnya 
matahari. Siklus ini terkait juga dengan 
rotasi bumi. Siklus ini dapat kita lihat 
pada gambar diatas.

Gambar di atas terkait dengan matahari 
yang mendasari kalender seperti kalender 
Gregorian yang kita pakai sehari-hari. 
Gambar tersebut menunjukkan contoh 
arah terbenam matahari. Bila kita lihat 
ketika matahari berada di tengah-
tengah, ia terbenam tepat di barat, itu 
terjadi setiap tanggal 21 Maret dan 21 
September. Ketika tanggal 21 Juni itu 
matahari terbenam di titik yang paling 
paling utara atau titik maksimum ke arah 
Utara. Kemudian akan berbalik, bergeser 
ke arah selatan, dan titik paling selatannya 
dicapai pada tanggal 21 Desember. 

Dari yang paling ekstrim ke arah utara 
ke ekstrim paling selatan itu kira-kira 
23,5x2, jadi sekitar 47 derajat. Bila kita 
amati arah matahari terbenam atau arah 
matahari terbit tiap hari, kita akan lihat 
dia bergeser, kemudian balik lagi dalam 
rentang 47 derajat. Sebagai ilustrasi 
dapat dilihat pada Gambar 13.

Gambar 12. Siklus Hari
Sumber: via Simatupang, 2023

Ketika tanggal 21 Juni 
itu matahari terbenam 
di titik yang paling 
paling utara atau titik 
maksimum ke arah 
Utara.



115

SI
ST

EM
 W

A
R

IG
A

 D
I 

B
A

LI
 

Pada gambar tersebut kita dapat melihat 
contoh arah matahari terbit setiap 
bulannya. Gambar tersebut menunjukkan 
ketika Desember matahari terbenam 
arah paling kanan. Bulan Januari mulai 
bergeser sampai akhirnya titik paling 
utaranya di bulan Juni. Kemudian dia 
bergeser lagi sampai menuju ke yang 
paling kanan ke arah selatan. 

Inilah salah satu bukti kalau di negara-
negara barat lintang tinggi, informasi 
ini memahami sama halnya dengan 
memahami masalah hidup dan mati. 
Mereka tahu ketika matahari tepat berada 
di tengah terbitnya tepat di arah timur, itu 

waktunya mulai bercocok tanam, berburu 
dan lain-lain. Mulai menyimpan makanan 
di lumbung dan lain-lain. 

Tapi ketika nanti mulai masuk musim 
gugur mereka udah siap-siap, karena 
binatang-binatang sudah mulai 
menghilang untuk bermigrasi. Tumbuh-
tumbuhan mulai tidak produktif lagi. 

Ketika masuk musim dingin maka mereka 
hidup dengan mengandalkan apa yang 
mereka simpan di dalam lumbung. Jadi 
kalau mereka tidak siap-siap, mereka 
tidak tahu jadwalnya, mereka bisa mati 
kelaparan. 

Gambar 13. Pergeseran Tahunan Arah Terbit/Terbenam Matahari 
Sumber: via Simatupang, 2023



116

W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

Selain siklus tahun, siklus bulan, siklus 
hari semuanya berdasarkan pada gerakan 
benda langit seperti bumi, bulan dan 
matahari. Tapi ada satu siklus yang kita 
pakai dan tidak ada kaitannya dengan 
benda-benda langit yaitu siklus pekan 
atau Minggu. 

Siklus ini lebih berdasarkan pada mitologi, 
cerita rakyat dan lain-lain. Misalnya 
dalam kalender Gregorian yang kita pakai 
sehari-hari, satu minggu panjangnya 7 
hari. Nanti akan kita lihat tidak semuanya 
7 hari, tapi mayoritas satu minggu terdiri 
dari 7. Contohnya adalah ada yang 
namanya Saptawarna, yakni minggu 
yang panjangnya 7 hari. Ada Pancawara 
yang satu minggu isinya 5 hari. Minggu 
itu tidak ada kaitannya dengan benda 
langit. 

Kalender-kalender berdasarkan siklus 
tahunan, atau yang berdasarkan gerak 
benda langit yang dapat dibedakan 
menjadi tiga yaitu kalender Surya atau 
kalender Solar yang berdasarkan siklusnya 
berdasarkan gerak matahari. Kemudian 
kalender Lunar, yang berdasarkan 
panjang siklus perubahan fase bulan. 
Terakhir adalah kalender Lunisolar yang 
merupakan gabungan antara pergerakan 
matahari dan fase bulan. Jika dilihat, 
perhitungan kalender ada yang murni 
solar, ada yang murni Lunar, dan ada 
yang merupakan gabungan. 

Berdasarkan keteraturannya, kalender 
dapat dibedakan menjadi kalender 
Aritmatis dan Astronomis. Kalender 
aritmatis ini adalah kalender yang 
berjalan teratur secara aritmatika dan 
ini berdasarkan aturan bilangan bulat. 
Walaupun pada kenyataannya siklus-
siklus tadi semuanya bukan bilangan 
bulat tapi merupakan bilangan pecahan. 
Hanya saja kalender kemudian disusun 
berdasarkan bilangan bulat. Hal ini 
dilakukan untuk mempermudah 
perhitungan. 

Semisal kita menghitung bahwa satu 
hari panjangnya 24 jam 50 menit, maka 
perhitungannya akan menjadi rumit. 
Oleh sebab itu kemudian dibulatkan 
menjadi 24 jam. Contoh lain misalnya 
adalah 1 bulan panjangnya 30 hari atau 

Selain siklus tahun, 
siklus bulan, siklus hari 
semuanya berdasarkan 
pada gerakan benda 
langit seperti bumi, 
bulan dan matahari. 



117

SI
ST

EM
 W

A
R

IG
A

 D
I 

B
A

LI
 

29 hari. Nyatanya fase bulan itu 29,5 hari. 
Bila setengahnya kita hitung dan pakai 
sehari-hari, ini akan sangat merepotkan. 
Karena itulah dalam kalender kita 
menggunakan bilangan bulat. Kalender 
yang teratur inilah yang kita namakan 
sebagai kalender aritmatis. Contoh 
kalender Aritmatis yakni Kalender 
Gregorian, Kalender Julian, Kalender 
Maya, Kalender Hebrew, Kalender Bali 
Pawukon, Kalender Hindu Kuno, dan 
lain-lain. 

Kemudian yang kedua adalah kalender 
astronomis. Kalender astronomis adalah 
kalender yang jalannya diatur atau 
dikontrol oleh peristiwa astronomi. 
Peristiwa astronomi yang dimaksud 
adalah peristiwa yang tidak tepat teratur, 
yang panjangnya bukan bilangan bulat. 
Jadi setiap kalender ini berjalan dia harus 
terus dikontrol dengan penampakan 
benda di langit. Contohnya adalah 
Kalender Cina, Kalender Persia, Kalender 
Tibet, Kalender Hindu Modern, dan lain-
lain. Kalender Cina misalkan, dihitung 
berdasarkan posisi matahari yang 
harus berada dalam satu rentang posisi 
tertentu di langit. Secara praktis kita 
bisa masukkan juga sebenarnya kalender 
Islam, sebagaimana terlihat dalam 
pengamatan Hilal. 

Beberapa siklus dapat kita lihat lagi, 
contohnya adalah siklus hari. Hari ini 
adalah keteraturan siang malam yang 
membuat interval periode hari menjadi 
satuan waktu dasar pada semua 

kalender. Hari kemudian menyusun 
satuan unit waktu yang lebih besar, yang 
bisa berbeda-beda antara satu kalender 
dengan kalender yang lain, misalnya: 
minggu, bulan, tahun, dan siklus tahun. 

Awal permulaan hari berbeda-beda 
antara satu penanggalan dengan 
penanggalan yang lain. Misalnya 
kalender French revolutionary, mengawali 
hari yang baru pada tengah malam. Ini 
sama dengan yang kita pakai sehari-hari 
sekarang. Kalender Islam itu dimulai 
ketika dimulai saat matahari tenggelam. 
Sebagai catatan, dalam kalender Islam 
ada satu variasi kecil yang memulainya 
pada tengah malam, tapi mayoritas 
mulainya pada saat matahari tenggelam. 

Kemudian kalender Hindu dimulai saat 
matahari terbit kebalikannya dari kalender 
Islam. Penentuan tanggal 1 menentukan 
kalender secara keseluruhan.

Satuan yang lebih besar dari hari adalah 
Minggu. Setiap hari memiliki nama yang 
unik, yang kita sebut sebagai tanggal. 
Misalnya hari ini namanya 8 Juli 2023, 
sementara sepuluh hari lagi, dua puluh 
hari lagi, sampai tiga puluh hari lagi 
namanya akan berbeda. Tapi dalam siklus 
Minggu setiap hari juga memiliki nama 
tapi setiap siklusnya dimulai namanya 
akan sama. Misalnya hari ini hari Sabtu, 
Minggu, Senin, Selasa, Rabu, Kamis, 
Jumat kembali Sabtu. Perhitungan pekan 
atau Minggu, dimulai dari hari Minggu. 
Satu pekan atau satu minggu panjangnya 



118

W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

tujuh hari. Asalnya dari perhitungan 7 itu 
adalah berasal dari tujuh benda langit 
yang bergerak di antara bintang-bintang 
yang bisa kita amati secara langsung 
tanpa menggunakan alat, yaitu Matahari, 
Bulan, Merkurius, Venus, Mars, Jupiter, 
Saturnus. Uranus Neptunus tidak bisa kita 
lihat dengan mata tanpa alat, makanya 
tidak masuk dalam hitungan ini. 

Tujuh hari atau tujuh planet itu dalam 
mitologi disebut sebagai dewa-dewa 
yang menguasai langit secara bergantian. 
Cerita itu yang akhirnya membuat siklus 
satu minggu panjangnya menjadi tujuh 
hari. Sedangkan untuk penyebutan hari 
dalam satu minggu, sebagian kalender 
memberikan nama, sementara sebagian 
lagi menggunakan urutan atau bilangan. 
Contohnya adalah dalam kalender 
Gregorian seperti yang tertera dalam 
tabel diatas.

Bila kita lihat tabel di atas, terlihat bahwa 
satu minggu dalam bahasa Inggrisnya 
kita namakan Sunday, Monday, Tuesday, 
Wednesday, Thursday, Friday, Saturday. 
Ternyata nama-nama itu merupakan 
nama yang berdasarkan pada mitologi 
dewa-dewa dan benda langit.  

Sunday misalkan, berarti harinya 
matahari (Sun’s Day). Monday berarti 
harinya bulan (Moon’s Day). Tuesday 

Tabel 15.  Nama Hari dalam Seminggu (Kalender Gregorian)

Nama Hari (b.Inggris) Nama Hari (Greogrian)
Sunday Sun’s Day

Monday Moon’s Day

Tuesday Tiu’s Day

Wednesday Woden’s Day

Thursday Thor’s Day

Friday Freya’s Day

Saturday Saturn’s Day

Sumber: Simatupang, 2023

Tujuh hari atau tujuh 
planet itu dalam mitologi 
disebut sebagai dewa-
dewa yang menguasai 
langit secara bergantian. 



119

SI
ST

EM
 W

A
R

IG
A

 D
I 

B
A

LI
 

berarti harinya Tiu’s. Tiu adalah dewa 
dalam mitologi Norse. Wednesday 
berarti harinya Woden. Woden juga 
terdapat dalam mitologi Norse. Woden 
dalam mitologi tersebut adalah ayah 
dari Thor. Thursday berarti harinya Thor. 
Thor adalah nama dewa yakni Dewa 
Thor. Friday berarti harinya Freya. Freya 
adalah nama dewi, yang merupakan ibu 
dari Thor. Sedangkan Saturday berarti 
harinya Saturn. Saturn sendiri adalah 
dewa yang berasal dari mitologi Romawi. 
Berdasarkan informasi itu, kita tahu 
kalau nama hari yang digunakan di dalam 
kalender Gregorian adalah nama-nama 
dari benda langit maupun nama-nama 
yang berasal dari mitologi. Selain metode 
ini, nama-nama hari juga didapat dari 
urutannya. Contohnya adalah sebagai 
berikut, nama-nama hari dalam Kalender 
Armenia.

Tabel di atas menunjukkan nama-nama 
hari dalam kalender Armenia. Lebih 
tepatnya nama hari dalam satu minggu. 
Semua itu dinamakan berdasarkan 
urutannya. Misalnya hari Minggu 
atau Sunday awalnya disebut sebagai 
Miasabati. Dalam cerita genesis, 
penciptaan alam semesta menurut 
Kristiani, Tuhan menciptakan alam 
semesta dalam 6 hari. Sedangkan hari 
ketujuh istirahat (Shabath). Sunday 
adalah Miasabat yakni hari pertama 
setelah shabath. Hari kedua atau Monday 
adalah hari kedua setelah shabath 
(Erkoushabathi). Tuesday adalah hari 
ketiga setelah sabat (Chorekhshabathi). 
Hari keempat, kelima dan seterusnya 
disebut Hingshabathi, Urbhat dan 
Shabath. Kini, hari Miasabati diganti 
namanya menjadi Kiraki, yang artinya 
Lord’s Day.  Contoh yang lain misalnya 
adalah hari Islam. Nama hari dimulai 
mulai dari Ahad. Ahad berarti 1. Hari 

Tabel 16. Nama Hari dalam Seminggu (Kalender Armenia)

Nama Hari 
(b.Inggris) Nama Hari (Armenia)

Sunday Kiraki(“the Lord’s day”) atau Miashabathi (“first day following the day of 
rest”)

Monday Erkoushabathi(“second day following the day of rest”)

Tuesday Erekhshabathi(“third day following the day of rest”)

Wednesday Chorekhshabathi(“fourth day following the day of rest”)

Thursday Hingshabathi(“fifth day following the day of rest”)

Friday Urbath (“to get ready for the day of rest”) (atau Vetsshabathi(“sixth day 
following the day of rest”))

Saturday Shabath (“day of rest”)

Sumber: Simatupang, 2023



120

W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

kedua bernama Al-isnain yang artinya 
hari kedua. Kemudian Al-Arba dan 
seterusnya. Itu merupakan urutan hari 
pertama, kedua, ketiga, keempat, sama 
dalam kalender Armenia. 

Beberapa kalender lainnya, menghitung 
hari dalam satu minggu dengan berbeda. 
Contohnya adalah kalender yang ada 
di Kongo, satu minggu itu isinya 4 hari. 
Perhitungan lainnya seperti 5 hari ada di 
Afrika, Bali, Jawa, yang kita sebut sebagai 
Pancawara. 

Kemudian di Rusia sampai tahun 1929, 
mereka menggunakan satu minggu yang 
panjangnya 5 hari, tapi kalau sekarang 
mereka sudah menggunakan satu 
minggu yang panjangnya 7 hari. Di Jepang 
mereka menggunakan perhitungan satu 
Minggunya selama 6 hari. Jumlah 7 hari 
seperti yang kita pakai sehari-hari di 
Indonesia. Perhitungan 8 hari dipakai di 
Afrika dan di Roman Republic (zamannya 
Roma). Kemudian ada juga yang 
perhitungan harinya dalam sampai satu 
minggu sepanjang 10 hari, ini ada di Mesir 
kuno dan di Perancis sampai akhir abad 
ke-18. Perhitungan minggu atau pekan 
ini dapat dipakai secara bersamaan. 
Contohnya adalah Pancawara dan 
Saptawara yang keduanya dipakai secara 
bersamaan. Tapi tidak ada bulan yang 
dipakai secara bersamaan, tidak ada 
tahun yang dipakai bersamaan, tidak ada 
hari yang dipakai bersamaan. 

Di dalam perhitungan kalender tahun, 
banyak kalender yang akan berulang 
setelah 1 tahun atau lebih. Dengan kata 
lain, ada siklus dalam satu kalender. 
Misalkan kalender Maya, ketika mereka 
belum pada era tulis-menulis dan 
masyarakat masih masyarakat lisan, 
nama hari mereka didaur ulang setiap 
tahun. 

Misalnya tahun ini hari kesekian, 
namanya adalah A. Tahun depan juga 
disebut dengan nama yang sama, jadi 
ada pengulangan. Sementara kalau 
kita lihat dalam kalender Cina, mereka 
memberikan nama pada tahun. Tapi ada 
siklus 60 tahunan. 

Nama tahun dalam kalender Cina ada dua 
bagian. Satu adalah elemen langitnya, dan 
kedua adalah elemen bumi. Elemen langit 
ada ada 10, elemen bumi ada 12. Elemen 
inilah yang dipakai secara bergantian. 
Jadi elemen pertama langit ditambah 
elemen pertama bumi. Kemudian elemen 
pertama langit ditambah elemen kedua 
bumi, elemen pertama langit ditambah 
elemen ketiga bumi dan seterusnya 
sampai elemen langit habis. Setelah 
itu dimasukkan lagi dari elemen kedua 
bumi ditambah yang pertama langit 
dan seterusnya. Bila kita hitung jumlah 
kombinasi antara keduanya, terdapat 
60 nama. Sehingga siklusnya 60 tahun. 
Artinya setiap 60 tahun, nama tahunnya 
akan kembali ke nama yang pertama. 



121

SI
ST

EM
 W

A
R

IG
A

 D
I 

B
A

LI
 

Berkenaan dengan kalender, penting pula 
kita merujuk kembali kepada gagasan 
awal tentang tahun dan bulan yang 
pada awalnya berasal dari fenomena 
langit. Contohnya adalah tahun yang 
merupakan hasil dari keteraturan 
arah terbit matahari. Kemudian bulan 
adalah keteraturan dari fase bulan. Tapi 
kemudian karena adanya kalender ini, 
kita ubah di sana-sini, ada yang bergeser 
dan lain-lain, panjangnya kita buat beda-
beda, sampai akhirnya sekarang ini 
pada sebagian besar kalender, bulan itu 
tidak lagi merepresentasikan fase bulan. 
Karena bulan yang di langit, dengan bulan 
dalam kalender itu sekarang menjadi dua 
hal yang berbeda. 

Sebagian besar kalender memulai bulan 
saat bulan sabit mulai kelihatan, misalnya 
pada kalender Hebre atau Ibrani dengan 
kalender Islam. Secara natural hari dimulai 
pada saat matahari tenggelam. Sebagian 
yang lain dimulai saat Purnama, sehingga 
berbeda-beda. Dalam penentuan awal 
tahun, misalkan kalender Gregorian, 
dimulai dari penampakan arah terbit 
matahari yaitu ketika matahari awalnya 
terbit tepat di timur. Tapi kemudian ada 
pergeseran di sana sini, awalnya tahun 
baru dimulai pada saat bulan Maret, tapi 
sekarang menjadi Januari. Tetapi intinya, 
awal tahunnya dimulai berdasarkan arah 
terbit matahari. Sedangkan jika kita lihat 
di Mesir kuno, mereka menggunakan 
fenomena yang mereka anggap penting 
yaitu Bintang Sirius. 

Menurut perhitungan Mesir Kuno, awal 
tahun dimulai ketika Bintang Sirius 
pertama kali bisa diamati sesaat sebelum 
matahari terbit. Sedangkan masyarakat 
Maori menggunakan bintang Pleades 
atau Kartika kalau di Bali. Orang Maori 
menghitung awal tahun ketika Pleades 
terlihat pada pagi hari, sesaat sebelum 
matahari terbit. 

Sementara suku-suku yang ada di 
pedalaman benua Amerika, mereka 
menggunakan fenomena lain yang 
juga dipengaruhi matahari secara tidak 
langsung. Berbagai fenomena alam 
lain digunakan oleh suku-suku di North 
American untuk menentukan awal tahun, 
misalnya saat panen, atau saat rutting / 
mating seasons binatang jenis tertentu. 

Contohnya adalah mereka menggunakan 
ciri ketika rusa mulai musim kawin. Musim 
kawin bagi rusa berarti ketika tumbuhan 
mulai produktif. Berdasarkan data-
data itu, kita dapat ketahui bahwa ada 
berbagai macam cara untuk menentukan 
awal tahun. Tetapi persamaan di antara 
semuanya, jika kita runut ke awal, 
sesungguhnya mereka menggunakan 
matahari dan bulan sebagai acuan. 

Sistem yang digunakan di dalam 
perhitungan kalender sesungguhnya 
melibatkan jumlah hari dalam sebulan 
dan jumlah bulan dalam setahun, yang 
merupakan bilangan bulat. Padahal 
fenomena alam yang mendasarinya, 
memiliki interval waktu yang bukan 



122

W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

merupakan bilangan bulat. Karena itu, 
artinya akan ada yang kita abaikan. 
Segala yang diabaikan itu nanti akan 
terakumulasi sehingga akan terjadi 
pergeseran dan harus kita perbaiki. 

Jadi bagaimana sebuah kebudayaan 
membuat aturan agar perhitungan 
kalender kurang lebih bersesuaian 
dengan fenomena alam terkait, 
membedakan satu sistem kalender 
dengan sistem kalender lainnya? 
Sistem inilah yang membedakan antara 
satu kalender dengan kalender lain 
pada kebudayaan yang satu dengan 
kebudayaan yang lain. 

Sebelumnya telah kita lihat tiga dasar 
acuan utama untuk menentukan tahun 
yakni kalender Surya, kalender Lunar 
dan Lunisolar. Metode observasi yang 
mendasari untuk penentuan kalender 
dan menjaga supaya kalender itu sesuai 
dengan keadaan langit akan menemui 
banyak tantangan seperti cuaca dan 
peluang. Meski cuaca bagus tapi observer 
tidak bisa mengamati karena tidak ada 
waktu, atau sebalaiknya observer dapat 
mengamati tapi cuaca tidak bagus. Hal 
inilah yang akan menjadi tantangan. Oleh 
sebab itu, sebagian besar dari tantangan 
itu kita atasi dengan cara membuat atau 
mengganti pengamatan tadi dengan 
perhitungan. 

Pilihan yang paling sederhana adalah 
memperkirakan panjang tahun, panjang 
bulan, atau panjang keduanya. Misalnya 

sebagai contoh di Babilonia, itu panjang 
hari dalam satu bulan itu diambil 30 
hari. Padahal seharusnya panjang bulan 
itu 29,5 tapi mereka menghitungnya 
30. Kemudian panjang satu tahun itu 
12 bulan. Kalender seperti ini mudah 
dihitung, tetapi setiap bulan dimulai 
pada fase bulan sedikit lebih lambat 
dari sebelumnya, dan musim bergerak 
perlahan lebih cepat sepanjang tahun. 

Dengan kata lain, mereka mengambil 
asumsi bahwa setiap hari dari waktu ke 
waktu, bulan itu akan bergeser mundur 
sementara tahun akan bergeser maju. 
Karena bulannya harusnya 29 setengah 
mereka menghitungnya 30, berarti bulan 
ini akan tertinggal terus setengah hari 
setiap bulannya. Sementara panjang 
tahun itu 365,25 tadi sudah disebutkan 
tapi kalau kita hitung 12 x 30 hanya 360, 
berarti ketinggalan 5-6 hari atau 5,25 hari 
per tahun. Jadi ada pergeseran, sehingga 

Kalender Mesir kuno 
mencapai tingkat 
ketepatan yang lebih 
tinggi dengan memiliki 
12 bulan berisi 30 
hari ditambah 5 hari 
tambahan.



123

SI
ST

EM
 W

A
R

IG
A

 D
I 

B
A

LI
 

makin lama kalender ini akan tidak sesuai 
lagi dengan keadaan di langit. 

Berbeda lagi dengan di Mesir Kuno. 
Kalender Mesir kuno mencapai tingkat 
ketepatan yang lebih tinggi dengan 
memiliki 12 bulan berisi 30 hari ditambah 
5 hari tambahan. Untuk mencapai 
korelasi yang lebih baik dengan gerakan 
bulan, kita bisa menggunakan panjang 
bulan bergantian antara 29 dan 30 hari. 
Namun, dua belas bulan seperti itu hanya 
berjumlah 354 hari untuk setahun—lebih 
pendek 11 hari dari tahun surya. Kalender 
yang lain melakukan cara koreksi yang 
berbeda. Aturan yang berbeda-beda inilah 
yang membuat setiap kalender menjadi 
unik dan biasanya menggambarkan 
bagaimana kebudayaan itu, bagaimana 
keadaan di sekitar kebudayaan itu, dan 
bagaimana mereka menginterpretasi apa 
yang mereka lihat di alam. 

Hampir setiap kalender menyertakan 
konsep tahun “kabisat” untuk mengatasi 
kesalahan kumulatif yang disebabkan 
oleh perkiraan tahun dengan jumlah 
hari dan bulan yang bulat. Kalender 
surya menambahkan satu hari setiap 
beberapa tahun untuk menjaga kesesuaian 
dengan tahun astronomi. Perhitungan 
paling sederhana ketika tahun kabisat 
didistribusikan secara merata dan angka 
yang terlibat relatif kecil; misalnya, 
kalender Julian, Koptik, dan Etiopia 
menambahkan 1 hari setiap 4 tahun. 
Kalender surya Hindu kuno mengikuti 
pola seperti itu; kalender aritmetika Persia 

juga hampir sama. Kalender Gregorian 
menggunakan distribusi tidak merata dari 
tahun kabisat tetapi dengan aturan yang 
relatif mudah diingat. Kalender Revolusi 
Prancis yang dimodifikasi menyertakan 
aturan yang lebih akurat tetapi tidak merata. 

Sebagian besar kalender bulan 
menggabungkan konsep tahun. Kalender 
yang murni berdasarkan bulan mungkin 
memperkirakan tahun surya dengan 
12 bulan lunar (seperti kalender Islam), 
meskipun ini kurang lebih 11 hari lebih 
pendek dari tahun astronomi. Kalender 
luni-solar selalu silih berganti antara 
tahun dengan 12 bulan dan 13 bulan, 
baik berdasarkan aturan tetap tertentu 
(seperti kalender Ibrani) atau pola yang 
ditentukan secara astronomi (Cina dan 
Hindu modern). 

Siklus Metonik didasarkan pada 
pengamatan bahwa 19 tahun matahari 
mengandung hampir tepat 235 
bulan lunar. Siklus Metonik dinamai 
dari astronom Athena Meton (yang 
menerbitkannya pada tahun 432 SM), 
dan telah diketahui jauh lebih awal oleh 
para astronom Babilonia dan Cina kuno. 
Dengan siklus Metonik, memungkinkan 
pengaturan kalender matahari/lunar 
yang relatif sederhana dan akurat. 235 = 
12 × 12 + 7 × 13 bulan dalam siklus dibagi 
menjadi 12 tahun dengan 12 bulan dan 
7 tahun kabisat dengan 13 bulan. Siklus 
Metonik digunakan dalam kalender Ibrani 
dan untuk perhitungan Paskah.



124

W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

Semakin akurat tahun rata-ratanya, 
semakin besar konstanta yang 
mendasarinya. Sebagai contoh, siklus 
Metonik saat ini akurat dalam rentang 6,5 
menit per tahun, tetapi siklus luni-solar 
lainnya pun dapat dimungkinkan: 
1. 	 3 tahun surya sekitar 37 bulan lunar 

dengan kesalahan 1 hari per tahun 
2. 	 8 tahun sekitar 99 bulan dengan 

kesalahan 5 jam per tahun 
3. 	 11 tahun sekitar 136 bulan dengan 

kesalahan 3 jam per tahun
4. 	 334 tahun adalah 4131 bulan dengan 

kesalahan 7,27 detik per tahun.

Kalender Hindu kuno bahkan lebih 
akurat, dengan mencakup 2.226.389 
bulan dalam satu siklus selama 180.000 
tahun, dan kesalahannya kurang 
dari 8 detik per tahun. Sistem-sistem 
kalender yang telah dikembangkan itu 
menggambarkan bagaimana usaha-
usaha manusia untuk membuat aturan 
supaya pergeseran bilangan bulat tadi 
tetap bisa menggambarkan keadaan di 
langit yang bukan bilangan bulat. 

Wariga dan Tekhnologi

Sistem penanggalan yang digunakan 
dalam Wariga di Bali penting kiranya 
dipertahankan dan dikembangkan 
agar sesuai dengan perkembangan 
ilmu pengetahuan dan teknologi. 
Harari (2018: 57) menjelaskan bahwa 
riset saintifik dan perkembangan-
perkembangan teknologi sedang 
bergerak jauh lebih cepat dari yang 
bisa dibayangkan oleh sebagian besar 
manusia. Di dalam situasi yang demikian 
itu, penting memposisikan Wariga 
sebagai perwakilan dari pengetahuan 
tradisional yang telah bertahan di Bali 
setidak-tidaknya sejak seribu tahun 
yang lalu agar merangsek ke dalam 
teknologi terbarukan. Wariga sendiri 
sesungguhnya merupakan ‘teknologi’ 
yang juga memanfaatkan algoritma alam 
semesta melalui pembacaan terhadap 
benda-benda alam yang beredar dalam 
hitungan tertentu. Skema ini kemudian 
dibaca oleh leluhur-leluhur di Bali dan 
mengabadikannya ke dalam sebuah 
teknologi bernama tika. Karena itulah, 
kini giliran pewaris peradaban itu yang 
patut menyesuaikan diri dan membawa 
pengetahuan Wariga ke masa depan. 

Salah satu orang yang telah memulai 
langkah ini adalah I Wayan Nuarsa 
melalui terobosannya dengan membawa 
kalender konvensional ke dalam kalender 
digital. Kalender digital yang telah 
ia susun, dapat pada platform www.
kalenderbali.org dan www.kalenderbali.

Kalender Hindu kuno 
bahkan lebih akurat, 
dengan mencakup 
2.226.389 bulan dalam 
satu siklus selama 
180.000 tahun



125

SI
ST

EM
 W

A
R

IG
A

 D
I 

B
A

LI
 

com. Di dalam kedua kalender digital 
tersebut, kalender Bali yang umumnya 
sulit diakses oleh orang-orang yang 
berada di luar negeri, kini didapat dengan 
cara yang lebih mudah. Terutama karena 
kalender tersebut dapat dibuka melalui 
komputer, laptop maupun telepon pintar 
yang telah dikembangkan sedemikian 
rupa. Pengalihwahanaan semacam 
itulah yang diperlukan agar pengetahuan 
tradisional seperti Wariga turut mewarnai 
perkembangan ilmu pengetahuan. Lebih 
jauh dari itu, yakni mencoba mengenalkan 
sistem penanggalan khas Bali ke dunia 
yang lebih luas dan populer. Tidak perlu 
lagi keahlian membaca lontar-lontar kuna 
dengan aksaranya, begitu juga hambatan 
terhadap bahasa yang digunakan dapat 
ditanggulangi melalui media digital ini. 

Kalender Bali digital merupakan 
penampilan kalender Bali melalui media 
digital. Media digital yang bisa digunakan 
untuk menampilkan kalender ini dapat 
melalui banyak platform. Beberapa 
platform yang dimaksud dapat dimulai 
dari DOS, Windows, Web, Android, iOS 
dan lain-lain. Kelebihan yang ditawarkan 
dengan mendigitalisasi kalender Bali 
yakni: Pertama, kita bisa mengakses 
kalender Bali dari mana saja dan kapan 
saja. Selain kemudahan itu, kisaran waktu 
yang dapat ditelusuri juga panjang, 
sampai beribu-ribu. Pencarian bisa 
dilakukan maju ke masa depan, mundur 
ke masa lalu, dengan menggunakan 
fasilitas ini. 

Bila pranala yang telah disebutkan di 
depan diakses, kita akan mendapatkan 
beberapa keuntungan. Menu yang 
dihadirkan di dalam platform tersebut 
dapat digunakan sebagai penuntun dalam 
berbagai hal. Mulai dari keperluan untuk 
mengetahui hari-hari yang bernuansa 
Hindu sampai dengan hari libur nasional. 
Tidak hanya sampai di sana, kalender 
digital tersebut juga menyediakan 
informasi mengenai ala ayuning dewasa 
yakni perhitungan hari baik dan buruk 
ketika memulai suatu pekerjaan, baik 
yang berhubungan dengan pertanian, 
perkebunan, peternakan, perikanan, 
maupun pembangunan. Informasi yang 
tidak kalah penting tentu saja mengenai 
upacara yadnya sebagaimana umumnya 
memang termuat di dalam lontar-lontar 
Wariga. 

Sebuah terobosan yang nampaknya 
sangat unggul dalam kalender Bali digital 
ini ialah konversi yang dapat dilakukan 
dengan memasukkan wewaran. 
Konversi tersebut untuk mendapatkan 
tanggal Masehi yang sesuai. Di dalam 
penelitian-penelitian atau studi yang 
secara khusus membutuhkan konversi 
sejenis ini, kalender digital sangat 
bermanfaat. Namun sayang sekali 
rentang waktu yang dapat dimasukkan 
adalah dari 1600 Masehi sampai 3000 
Masehi. Konversi ini, bila digunakan di 
dalam studi-studi epigrafi yang datanya 
berasal dari abad ke-8 sampai abad ke-
15 tentu akan mengalami kesulitan. 
Nampaknya peluang untuk melacak 



126

W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

perhitungan menuju ke masa lalu juga 
sangat penting karena dapat berdampak 
kepada penentuan angka tahun sebuah 
prasasti kuno maupun lontar-lontar yang 
berasal dari periode abad ke-15 tersebut. 
Dengan begitu, kalender Bali digital ini 
dapat memiliki jangkauan yang lebih 
luas lagi. Adapun wujud dari Kalender 
Bali Digital tersebut sebagaimana awal 
perkembangannya. (gambar 14)

Kalender Bali Digital sebagaimana 
yang terlihat di atas, telah mengalami 
berbagai perkembangan sejak tahun 
1996. Kalender Bali Digitalnya juga telah 
dibuat sejak lama yakni dari tahun 1996. 
Platform yang digunakan pertama kali 
dalam penyususnan kalender Bali digital 
adalah Under DOS. DOS adalah singkatan 
dari Disk Operating System. Sistem ini 

Gambar 14. Kalender Bali Digital th. 1996 
Sumber: Nuarsa, 2023

Kalender Bali Digital 
sebagaimana yang 
terlihat di atas, telah 
mengalami berbagai 
perkembangan sejak 
tahun 1996. 



127

SI
ST

EM
 W

A
R

IG
A

 D
I 

B
A

LI
 

Gambar 15. Kalender Bali Digital Berbasis Windows 
Sumber: Nuarsa, 2023

harus diinstall ke dalam perangkat keras 
terlebih dahulu bila ingin digunakan. 
Sehingga tiap orang yang ingin 
mengoperasikan Kalender Bali Digital, 
harus menginstallnya terlebih dahulu. 
Aplikasi Kalender Bali Digital kemudian 
dikembangkan lagi dengan berbasis 
Windows. Pengembangan ini dilakukan 
dengan harapan agar pembuat kalender 
tidak perlu melakukan perhitungan secara 
manual. Perhitungan cukup dilakukan 
dengan menggunakan software berbasis 
Windows tersebut untuk membuat dan 
mengedit kalender. Adapun tampilan 
dari Kalender Bali Digital yang berbasis 
Windows seperti tampak diatas.

Pengembangan ini 
dilakukan dengan 
harapan agar pembuat 
kalender tidak perlu 
melakukan perhitungan 
secara manual.



128

W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

Demi mencapai tujuan mempermudah 
penghitungan, software ini mestilah 
menjembatani berbagai macam 
permasalahan yang sering ditemukan 
dalam perkalenderan Bali. Selain istilah-
istilah tradisional yang jarang dipahami 
oleh awam, metode perhitungannya pun 
mesti melibatkan setidak-tidaknya tiga 
komponen perhitungan kalender yakni 
solar, lunar dan pawukon. Inilah tantangan 
yang mesti dihadapi oleh pengembang 

Kalender Bali Digital. Belum lagi persoalan 
keteraksesannya semasih berbasis Windows 
ini yang jangkauannya belum terlalu luas. 
Karena itu, dilakukan lagi pengembangan 
selanjutnya dari Kalender Bali Digital 
dengan berbasis Web. Kalender berbasis 
Web ini dikembangkan kurang lebih tahun 
2008. Pengembangan tersebut dilakukan 
agar Kalender Bali Digital dapat diakses 
oleh siapa saja dan di mana saja. Tampilan 
dari Kalender Bali Digital yang berbasis Web

Gambar 17. Kalender Bali Digital Berbasis Web 
Sumber: Nuarsa, 2023

Gambar 16. Kalender Bali Digital Berbasis Web 
Sumber: Nuarsa, 2023



129

SI
ST

EM
 W

A
R

IG
A

 D
I 

B
A

LI
 

Tampilah kalender nomor 1 adalah 
tampilan saat pengembangan yang 
pertama, sedangkan nomor 2 dibuat 
karena masyarakat menginginkan 
tampilan seperti kalender Bali Hardcopy. 
Keinginan masyarakat tersebut sekaligus 
mencerminkan bahwa dalam bayangan 
masyarakat Bali umumnya, bentuk 
kalender resmi adalah sebagaimana 
terlihat dalam hardcopy. Kalender 
dengan layout seperti itu, pertama kali 
ditampilkan oleh Bambang Gede Rawi. 
Tipe kalender nomor 2 tersebut dapat 
diekspor dalam bentuk PDF, sehingga 
dapat dicetak. 

Pengembangan Wariga yang dilakukan 
oleh Wayan Nuarsa melalui Kalender Bali 
Digital merupakan satu bentuk nyata 
integrasi antara pengetahuan tradisional 

Bali dengan teknologi. Meskipun fasilitas 
yang disediakan oleh Kalender Bali Digital 
hampir mirip dengan yang konvensional, 
setidak-tidaknya pengalihwahanaan 
ini cukup menjawab kegelisahan para 
pengguna kalender di seluruh dunia 
perihal sulitnya menemukan kalender 
Bali di belahan dunia yang lain. Beberapa 
fasilitas yang dimuat di dalam Kalender 
Bali Digital yakni sistem penanggalan, 
Wewaran, Purnama, Tilem, kemudian 
Pawukon, tanggal panglong, Sasih dan 
seterusnya. Di dalamnya juga terdapat 
daftar rainan, piodalan, hari libur, 
fakultatif peringatan dan seterusnya. 
Selain itu juga terdapat ala ayuning 
dewasa untuk upacara, pertanian, 
peternakan, peralatan, pembangunan, 
usaha. Kalender Bali Digital juga memiliki 
fasilitas Widget. Widget adalah program 



130

W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

agar bisa memasang kalender Bali mini 
di web atau blog. Hal itu dapat dilakukan 
dengan mengambil script yang sederhana 
lalu dipasang di webnya. Maka tampilan 
kalender Bali yang sederhana itu bisa 
ditampilkan. Fasilitas lain yang tersedia 
dalam Kalender Bali Digital ialah ramalan. 
Ramalan di dalam kelender digital ini 
didasarkan kepada lontar-lontar Bali, salah 
satunya adalah Lontar Tri Pramana. 

Usaha-usaha pengintegrasian Wariga 
ke dalam teknologi seperti Kalender 
Bali Digital juga telah disambut dengan 
pengembangannya dalam platform yang 
lain. Salah satunya adalah gamabali.com 
yang digagas oleh I Wayan Budi Mahendra. 
Platform tersebut menyediakan juga sub 
menu yang disebutnya Wariga Bali. Wariga 

Bali ini dapat digunakan untuk melacak 
peruntungan seseorang yang namanya 
dimasukkan ke dalam situs. Sayangnya 
informasi yang dapat digali dari platform 
ini tidak terlalu banyak. Kalender di 
dalamnya menyuguhkan Wariga sebagai 
tenung atau ramalan yang nampaknya 
dapat bersaing dengan ramalan zodiak. 

Pengembangan Wariga yang 
dialihwahanakan melalui teknologi 
sebagaimana telah dilakukan oleh Wayan 
Nuarsa dan Budi Mahendra, mestinya 
dapat menjawab tantangan tentang 
kebertahanan Wariga di masa depan. 
Benda-benda langit akan tetap beredar 
sebagaimana seharusnya, sehingga dapat 
dikatakan bahwa perhitungan yang tepat 
atas peredaran itu dapat saja dilakukan 



131

SI
ST

EM
 W

A
R

IG
A

 D
I 

B
A

LI
 

dengan pengembangan algoritma. 
Contoh kecil saja adalah tika yang telah 
lama digunakan oleh leluhur-leluhur Bali. 
Oleh sebab itu, pengembangan kalender 
dengan berdasarkan kepada tika sangat 
penting dilakukan dan dikembangkan. 
Lebih-lebih kini telah berkembang 
Artificial Inteligence (AI) yang dapat 
dimanfaatkan demi kepentingan 
tersebut. Kecerdasan artifisial memang 
dirancang untuk meniru kecerdasan 
manusia. Bila kita mengakui bahwa 
Wariga adalah salah satu bukti kecerdasan 

manusia, itu artinya ada peluang bagi 
AI untuk masuk ke ranah ini. Terutama 
untuk memberikan pertimbangan-
pertimbangan dalam perhitungan Wariga 
yang rumit itu. Contoh kecilnya adalah 
peerhitungan pangalantaka. Dengan 
mempertimbangkan hal ini, nampaknya AI 
dapat diajarkan untuk membantu manusia 
sehingga tujuan teknologi diciptakan 
dapat tercapai. Tentu saja, tanpa 
mengesampingkan peranan manusia di 
dalamnya.





W A R I G A  D A L A M  L I N TA S 
B U D AYA  D A N  A G A M A

bab 3



W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

134

W A R I G A  D A L A M 
L I N TA S  B U D AYA  D A N 

A G A M A

Kita perlu  mengenal dan mempelajari pengetahuan  

atau studi terkait pengetahuan atau studi lain terkait 

penghitungan waktu ditempat lain untuk memperkaya 

perspektif dan wawasan.



135



136

W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I  Pemahaman yang komprehensif, sangat membantu kita untuk 

mengembangkan inovasi-inovasi yang relevan untuk menjawab 
tantangan hari ini.

Wariga dalam Agama Buddha

Wariga dalam Agama Buddha
Penjelasan mengenai Wariga di dalam 
Agama Buddha, penting dicari akarnya 
terlebih dahulu ke dalam tubuh aliran 
Buddhis yang berkembang. Sebagai 
sistem filsafat, Buddhisme berkembang 
sejak abad ke-6 SM. Sistem filsafat 
Buddhis, cenderung bersifat atheis dan 
tidak mengakui otoritas dari Weda. 
Karena itulah aliran ini dimasukkan 
ke dalam kelompok nastika, bersama 
dengan dua kelompok lainnya yakni 
Carwaka dan Jaina. Aliran ini juga 
menolak adanya pelaksanaan yadnya 
sebagaimana dianjurkan oleh kitab-kitab 
Vedic. Ajaran-ajaran pokok Buddhis 
dirangkum ke dalam kitab Tri Pitaka yang 
berarti tiga keranjang pengetahuan. 
Ketiga kitab tersebut yakni Vinayapitaka, 
Suttapitaka dan Abhidhammapitaka. 
Singkatnya, pandangan Buddhis lahir dari 
situasi yang mengutamakan karmakanda 
dari pada janakanda. 

Umat Buddha sendiri terbagi ajarannya 
dalam tiga harus utama, yaitu Terawada 
atau Hinayana, Mahayana dan Wajrayana 

atau Tantrayana. Terawada berkembang 
di Asia Selatan dan Asia Tenggara. Asia 
Selatan itu adalah India, Nepal, Sri 
Langka. Sedangkan yang Tenggara itu 
adalah Myanmar, Laos, Kamboja, dan 
Thailand. Aliran Mahayana berkembang 
di Asia Utara, yaitu Cina, Jepang Korea, 
dan Vietnam. Sedangkan aliran Wajrayana 
atau Tantrayana berkembang di Tibet 
(Mongolia). Aliran Wajrayana dulunya juga 
berkembang di Indonesia waktu zaman 
Borobudur juga sampai ke tanah Bali. 

Perhitungan kalender yang berkembang 
di dalam ketiga aliran itu, tidak bersumber 
dari kitab suci Tri Pitaka. Aliran Terawada 
misalnya, kalender mereka betul-
betul digali dari local wisdom dan local 
knowledge. Kemudian kalender yang 
berkembang di Cina, Jepang, Korea 
Utara, sesungguhnya bersumber dari ilmu 
pengetahuan Tiongkok. Kalender yang 
digunakan dalam aliran Wajrayana juga 
demikian, perhitungannya berasal dari 
Cina, kemudian turun ke Tibet (Mongolia). 
Oleh sebab itu, meskipun kalender yang 
ada tidak bersumber dari kitab suci Tri 
Pitaka, ada banyak jenis yang dapat 
dimasukkan sebagai Kalender Buddha. 



137

W
A

R
IG

A
 D

A
LA

M
 L

IN
TA

S 
B

U
D

A
YA

 D
A

N
 A

G
A

M
A

Kalender Buddha digunakan untuk 
menghitung datangnya hari raya oleh 
umat Buddha. Hari raya umat Buddha 
Terawada misalkan, selalu jatuh pada 
Purnama Siddhi. Perhitungan Purnama 
Siddhi, diambil dari perhitungan kalender 
dari suku bangsa yang berbeda tergantung 
di mana suku bangsa tersebut berada. 
Namun pada umumnya perhitungan 
Purnama Siddhi ditandai dengan tanggal 
15 Lunar. Karena perhitungan Purnama 
Siddhi diambil dari sistem perhitungan 
kalender yang berbeda, maka jatuhnya 
tanggal 15 Lunar bisa berbeda antara satu 
dengan yang lainnya. Contohnya adalah 
pada Purnama Siddhi yang jatuh pada 
bulan Juli 2023. Menurut kalender Cina, 
Purnama Siddhi jatuh pada tanggal 2 Juli 

2023. Sedangkan berdasarkan kalender 
Sangga Terawadah, jatuh pada tanggal 
3 Juli 2023. Berbeda lagi dengan Jawa, 
karena menurut perhitungan kalender 
tersebut, Purnama Siddhi jatuhnya pada 
tanggal 4 Juli. Menariknya, berdasarkan 
Meteorologi dan geofisika jatuhnya pada 
tanggal 3 Juli, pukul 18.38.17. Perbedaan-
perbedaan inilah yang menyebabkan 
umat Buddha kesulitan. 

Konsekuensi dari perbedaan tersebut, 
selain menyulitkan umat Buddha, juga 
terjadi perbedaan dalam penentuan 
jatuhnya hari Tri Suci Waisak. Tri Suci 
Waisak diadakan untuk memperingati 
tiga hal yakni hari lahirnya Bodi Satwa 
Pangeran Siddharta, pertapa Gautama 



138

W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

mencapai ke-Buddha-an atau mencapai 
penerangan Agung, dan yang ketiga 
adalah memperingati wafatnya Buddha 
Gautama mencapai Parinirbana. Karena 
hari Tri Suci Waisak demikian utama, 
maka yang paling diutamakan di dalam 
kalender Buddhis adalah penentuan hari 
tersebut. Hari Tri Suci Waisak selalu jatuh 
pada Purnama Siddhi bulan Waisak, yaitu 
bulan yang ke-6. 

Sesungguhnya, aliran Terawada 
mempunyai beberapa hari raya utama 
yang berkaitan dengan sejarah kehidupan 
Buddha Gautama yakni: Tri Suci Waisak, 
Asada Puja, dan Maga Puja. Tri Suci 
Waisak jatuh pada Purnama Siddhi bulan 
keenam. Asada Puja terjadi pada Purnama 
Siddhi di bulan Asadha yaitu Juli, yang 
berkaitan dengan pembabaran Dharma 
pertama kali oleh Budha Gautama di 
Isipatana, Varanasi. Sedangkan Maga 
Puja jatuh pada Purnama Siddhi bulan 
Maga, yakni sekitar bulan Februari. 
Maga Puja sendiri dilangsungkan untuk 
memperingati inti pembabaran Dharma 
dan perintah untuk menyebarkan Dharma 
ke seluruh penjuru. Selain tiga hari raya 
tersebut, terdapat satu lagi hari yang 
disebut sebagai hari persembahan. Hari 
persembahan tersebut disebut Kathina 
Dana yang terjadi pada Purnama Siddhi 
bulan Kartika sekitar bulan Oktober. 
Kathina Dana dilangsungkan untuk 
memperingati hari Masa penyepian para 
Bikkhu, Upasa Wata. Masa penyepian 
tersebut dilangsungkan selama 3 bulan. 
Pada kesempatan itulah maka umat 

Buddha memberikan rasa terima kasih 
dan mempersembahkan kebutuhan 
pokok untuk para Bhikkhu berupa jubah 
dan sebagainya. Sebenarnya upacara 
Kathina itu bukanlah hari raya, tetapi hari 
persembahan. 

Hari raya Buddha Mahayana sedikit 
berbeda. Waisak menurut perhitungan 
Mahayana tidak selalu jatuh di 
Purnama Siddhi. Misalnya lahirnya 
Buddha dirayakan pada tanggal 8 April 
Masehi. Jadi tidak menggunakan lagi 
kalender Imlek dan disesuaikan dengan 
kepercayaan mereka. Meskipun di 
dalam persaudaraan Buddhis sedunia 

Sesungguhnya, aliran 
Terawada mempunyai 
beberapa hari raya utama 
yang berkaitan dengan 
sejarah kehidupan 
Buddha Gautama yakni: 
Tri Suci Waisak, Asada 
Puja, dan Maga Puja. Tri 
Suci Waisak jatuh pada 
Purnama Siddhi bulan 
keenam. 



139

W
A

R
IG

A
 D

A
LA

M
 L

IN
TA

S 
B

U
D

A
YA

 D
A

N
 A

G
A

M
Aditetapkan bahwa Waisak itu adalah 

The Buddha Day (hari Buddha untuk 
semuanya), tetapi bagi masing-masing 
aliran yang merayakan dalam waktu yang 
berbeda hendaknya tetap dihormati, 
dihargai dan tidak dipertentangkan. 
Ada kelompok dari aliran Mahayana 
di Jepang yang mengharapkan agar 
Buddha Day tidak Waisak, tetapi tanggal 
8 April Masehi. Kemudian pencapaian 
penerangan agung dinyatakan jatuh 
pada tanggal 8 bulan 12 Imlek, wafatnya 
juga demikian. Inilah perbedaan antara 
Terawada dan Mahayana. Perbedaan 
lainnya, di dalam aliran Mahayana juga 
banyak memperingati hari-hari kelahiran 
beberapa Buddha. Sedangkan dalam 
aliran Terawada hanya fokus kepada 
Buddha Gautama yang pernah ada secara 
sejarah, lahir, besar dan meninggal di 
bumi ini. Sedangkan Mahayana juga 
memperingati Buddha-Buddha lain yang 
tidak berkaitan dengan keberadaannya di 
bumi ini. Selain itu, aliran Mahayana juga 
merayakan kelahiran para Bodi Satwa, 
calon-calon Budha dan juga dewa-dewa 
tertentu. Ini perbedaan utama antara 
kelompok Terawada dengan Non-
Terawada dalam menetapkan hari-hari 
besar atau hari-hari Raya.
 
Perbedaan aliran yang mempunyai 
penanggalan berbeda, terutama 
dalam menentukan hari raya, memang 
menyulitkan. Oleh sebab itu sekelompok 
orang yang termasuk dalam kelompok 
Theosofi mencari titik temu dari persoalan 
ini. Kelompok Theosofi itu kebanyakan 

terdiri dari orang-orang akademis, 
orang-orang yang terpelajar. Mereka 
berasal dari berbagai latar belakang 
bangsa, baik itu dari Belanda, Tionghoa, 
maupun Jawa. Termasuk di dalamnya 
adalah Profesor Muhammad Yamin 
dan Poerbatjaraka. Kelompok ini tidak 
memandang pengelompokan per agama, 
tetapi lebih banyak kepada spiritualitas. 
Sehingga kelompok ini mencari titik temu 
dengan cara melihat secara modern, 
yaitu meteorologi dan geofisika. Cara 
ini juga dapat dipertanggungjawabkan, 
terutama untuk menentukan Purnama 
Siddhi secara ilmiah. Berdasarkan ilmu 
modern tersebut, Purnama Siddhi jatuh 
pada waktu posisi matahari, bulan dan 
bumi terletak dalam satu garis lurus.

Oleh karena itulah maka satu-satunya 
penetapan Waisak di dunia yang 
menghitung detik, menit sampai jamnya 
hanya ada di Indonesia. Berdasarkan 
perhitungan tersebut, maka pada saat 
itulah dilakukan meditasi bersama oleh 
umat Buddha. Hal ini sesuai dengan 
pemikiran para spiritualitas dari Theosofi, 
yang berpendapat bahwa pada saat itulah 
kekuatan-kekuatan energi dari Buddha 
menyinari alam semesta. Mengenai 
hal tersebut dapat dilihat sebagaimana 
yang dilakukan di Himalaya, yang 
disebut sebagai Waisak Valey (lembah 
Waisak). Dikatakan bahwa di tempat 
itulah kekuatan spiritual dari energi-
energi Buddha bisa ditangkap oleh 
manusia. Prosesi meditasi bersama yang 
disebutkan di atas telah berlangsung 



140

W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

sejak dahulu dan dipusatkan di Borobudur 
sebagaimana masih berlangsung hingga 
hari ini. 

Prosesi tersebut pertama kali dirayakan 
pada saat kehadiran Bikkhu Narada 
Mahathera dari Sri Lanka di tahun 1998. 
Perayaan tersebut bertepatan dengan 
2500 tahun meninggalnya Budha (Buda 
Jayanti) tahun 1959 dengan perayaan yang 
besar. Sejak saat itulah Waisak dirayakan 
secara besar di Candi Agung Borobudur, 
sebagai simbol pengejawantahan agama 
Buddha di Indonesia. 

Persoalan lainnya yang sangat penting 
untuk diperhatikan, terutama dalam 
kalender Buddhis adalah pergantian hari, 
bulan dan tahun. Dalam kalender Buddha, 
pergantian hari mengikuti kehidupan 
para Bikkhu, yakni menjelang subuh. 
Pergantian tersebut ditandai dengan 
Bikkhu sudah bisa melihat garis tangan. 
Jadi bukan jam 12 malam. Penentuan 
pergantian hari dengan cara yang 
demikian, mempermudah seandainya 
berada di tempat-tempat tidak lazim, dan 
tidak tersedia tekhnologi.

Pergantian bulan dalam kalender Buddhis 
juga khusus. Menurut sejarahnya, pada 
masa Sang Buddha, pergantian bulan 
dihitung sejak hari pertama sesudah 
Purnama. Namun sekarang pergantian 
hari jatuh pada saat bulan gelap. 
Pergantian tahun juga demikian. Di masa 
lalu pergantian tahun pada zaman Sang 
Buddha terjadi sekitar bulan Kartika. 

Yaitu setelah para Bikkhu melakukan 
masa penyepian selama 3 bulan. Karena 
itulah tahun dinyatakan berganti sekitar 
bulan November. Hal ini pula yang 
mengakibatkan, bulan Waisak adalah 
bulan yang keenam. Sedangkan keesokan 
harinya dilakukan upacara Kathina, dan 
persembahan kepada para Bikkhu. 
Pergantian tahun atau tahun baru 
biasanya dilakukan dengan meriah. 
Tidak terkecuali bagi umat Buddha. 
Misalkan, negara-negara Terawada 
Selatan, tahun barunya jatuh pada 
pertengahan April, biasanya dirayakan 
dengan perayaan Songkran. Perayaan 
Songkran dilangsungkan dengan 
melaksanakan siram-siraman air, hal 
ini menandakan akan masuk musim 
panas. Maksudnya, melalui perayaan 
ini semua hal hendaknya didinginkan. 
Hatinya didinginkan, perasaannya juga 
didinginkan. Tetapi di Thailand saat ini, 
pergantian tahu bukan pada bulan April 
lagi, tetapi satu Januari. Karena itulah 
banyak perbedaan antara Myanmar, 
Sri Lanka dan Thailand. Hal itulah yang 
turut menyebabkan umat Buddha di 
Indonesia tidak merayakan tahun baru 
secara nasional. Semuanya diserahkan 
kepada masing-masing suku. Umat 
Buddha yang Tionghoa merayakannya 
pada Imlek. Dari suku Jawa merayakan 
dengan Surowan, yaitu tahun baru Jawa 
yang sudah terkombinasi dengan agama 
Islam. Kemudian masyarakat Buddhis di 
Bali juga merayakan dengan tahun baru 
Nyepi. Sehingga tahun baru, umumnya 
berkaitan dengan sejarah kehidupan 



141

W
A

R
IG

A
 D

A
LA

M
 L

IN
TA

S 
B

U
D

A
YA

 D
A

N
 A

G
A

M
AGautama tidak ada. Tahun baru tersebut 

kaitannya dengan perubahan musim, 
sehingga boleh saja orang merayakan 
sesuai dengan kondisi di wilayahnya 
masing-masing. 

Selain persoalan-persoalan yang 
telah disebutkan tadi, terdapat juga 
persoalan-persoalan khusus berkaitan 
dengan perhitungan kalender Buddhis. 
Misalnya adalah kaitannya dengan 
perhitungan Waisak, bila dalam bulan 
yang sama terdapat dua purnama. 
Untuk menyelesaikan persoalan ini, 
terlebih dahulu dicari latar belakangnya. 
Ternyata berdasarkan pada literatur-
literatur, jika ada dua Purnama di dalam 
suatu kurun tertentu, maka yang diambil 
sebagai Waisak adalah Purnama yang 
kedua. Keputusan itu dilakukan karena 
purnama yang pertama dianggap kurang 
memberikan suatu keberuntungan, maka 
diambillah yang kedua. 

Berdasarkan perhitungan kalender 
memang ada perbedaan, misalnya 5 
tahun solar adalah 1830 hari. Sedangkan 
5 tahun Lunar adalah 1770 hari + 2 bulan 
ekstra (60 hari) sehingga akan sama 
menjadi 1830 hari. Itulah sebabnya sistem 
perhitungan ini disebut sebagai Lunisolar, 
yakni kalender Lunar disesuaikan dengan 
solar. Sehingga pada waktu jatuhnya 
kabisat Lunar, 12 bulan solar sama 
dengan 13 Lunar. Sehingga terdapat 
ekstra 1 bulan. Cara menyisipkan bulan 
yang ekstra ini sangat berbeda-beda dari 
satu bangsa ke bangsa lain. 

Selanjutnya adalah penjelasan 
bagaimana kedekatan antara kalender 
Buddhis Pali dan dengan Bali. Sebelum 
tahun 1500 Masehi, dunia masih 
mengakui bahwa bumi adalah pusat dan 
dikelilingi planet-planet. Veda maupun 
astronomi Jaina menyebutkan bahwa 
Saturnus (Saniscara) adalah rajanya dari 
hari. Ia jatuh pada hari sabtu. Pada tahun 
269 Masehi, pengaruh gereja menjadi 
populer, sehingga matahari dijadikan 
rajanya yakni hari Minggu. Maka itu 
dikatakan sebagai Sunday (Matahari) 
berkaitan dengan ibadah Kristen. Barulah 
pada tahun 684 kebudayaan India 
mengikutinya. Sedangkan jika dilihat 
dari nama-nama hari dan perbintangan, 
terdapat beberapa kesamaan dengan 
budaya Bali. Minggu dalam bahasa 
Pali adalah Ravi/ Adicca, di Bali disebut 
Radite. Senin itu Canda/Sasi, di Bali jadi 
Soma. Bhumma/Anggara di Bali disebut 
Anggara. Vudha juga Buda. Ini bukan 

Berdasarkan perhitungan 
kalender memang ada 
perbedaan, misalnya 5 
tahun solar adalah 1830 hari. 
Sedangkan 5 tahun Lunar 
adalah 1770 hari + 2 bulan 
ekstra (60 hari) sehingga akan 
sama menjadi 1830 hari.



142

W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

dari kata Buddha, tapi berasal dari kata 
Vudha. Guru atau Garu adalah Wrespati. 
Sukra adalah Sukra. Sora/ Sovara adalah 
Sanicara. Jadi ada kedekatan antara 
nama-nama ini. Nama-nama ini sama 
dengan yang dipakai oleh orang-orang 
Batak di dalam kalender tradisional 
mereka. 

Kemudian nama-nama bulan di Lunar pun 
banyak mempunyai persamaan antara 
Pali, Sanskerta dan  zodiaknya. Seperti: 
Maggasira sama dengan Margasirsa. 
Pusssa sama dengan Pausa. Magha sama 
dengan Magha, bulan kedua sebenarnya. 
Paghuna sama dengan Palguna. Cita 
sama dengan Caitra. Vesaka sama dengan 
Vaisaka. Savana sama dengan Sravana. 
Bhadapada sama dengan Bhadrapada. 
Assayuja sama dengan Asvayuja. Kattika 
sama dengan Kartika. Kartika itu pada 
bulan ke-12 yaitu masa penyepian. 
Nama-nama tersebut kadang kala 
ditulis dalam dialek tertentu di Sri Lanka 
maupun Thailand, seperti Citta Jettha, 
Bhaddapada dan Maggasira. Di Thailand 
disebut Citra, Ghetta, Potthapada, 
Migasira. Jaman Sang Buddha, bulan 
pertama adalah Migashira sedangkan 
sekarang adalah Cita. Perubahan ini 
terjadi karena ilmu pengetahuan dan 
kesepakatan.

Berdasarkan pada perhitungan ilmiah 
astronomis, para ahli-ahli tingkat 
internasional telah berhasil membuat 

segala bentuk peramalan tentang 
pergerakan matahari bulan bumi dan 
bintang yang hasilnya dapat diandalkan 
dan mendekati ketepatan. Antara lain 
bulan baru perempat dan sebagainya. 
Termasuk memprediksi kapan gerhana 
bulan dan gerhana matahari. Berkaitan 
dengan gerhana, di Buddhis pada saat 
gerhana tidak ada ibadah tertentu, 
karena dianggap sebagai fenomena alam 
biasa. Para ahli astronomi menggunakan 
dua ukuran waktu yang disebut sebagai 
Ephemeris Time dan Universal Time, 
ET dan UT. Ukuran ini yang didasarkan 
atas perputaran, dan ini yang dihitung 
di dalam menetapkan Waisak. Memang 
ada koreksi antara ET ke UT itu, tapi 
hanya di dalam urusan menit. Jadi 
misalnya Purnama Siddhi di tanggal 1 
Juni 1996, 20.47.56 ET, saat kita lihat 
tabel ternyata ada koreksi, yakni 1 menit 
7 detik kemudian disesuaikan dengan 
WIB. Waisaknya jatuhnya bukan 1 Juni 
tapi 2 Juni 1996 jamnya adalah jam 
03.46.49 untuk daerah Indonesia lain 
menyesuaikan. Karena itu bila Purnama 
Siddhi jatuhnya siang hari, bukanlah hal 
yang aneh. Misalkan jam 11, jam 10. Hal 
itu terjadi karena saat menghitungnya, 
kita meletakkan kapan posisi bulan dan 
matahari. Oleh sebab itu Purnama Siddhi 
tidak harus melihat bulan purnama mekar 
terang. Karena itulah maka Indonesia 
memiliki keunikan penetapan Waisak 
karena mengandung unsur jam, detik dan 
menit. 



143

W
A

R
IG

A
 D

A
LA

M
 L

IN
TA

S 
B

U
D

A
YA

 D
A

N
 A

G
A

M
AWariga dalam Islam

Perkalenderan dalam Islam ajaran 
dasarnya adalah dari Al-qur’an maupun 
Al-hadits. Karena itu pada dasarnya 
prinsip-prinsip dari perkalenderan Islam 
sesungguhnya disarikan dari kitab suci. 
Oleh sebab itu, sangat penting untuk 
melihat relasi yang terjalin menurut 
prinsip tersebut. Pertama-tama, ialah 
relasi perbuatan manusia dengan Tuhan 
dan sesama. Manusia memiliki hubungan 
vertikal dengan Tuhan. Hubungan itu 
yang disebut dengan ibadat. Ada juga 
hubungan horizontal sesama manusia, 
yang dalam Islam dikenal dengan istilah 
Muamalat atau hubungan sosial. 

Meskipun dua hubungan ini yakni 
hubungan vertikal dan horizontal 
aturannya dari kitab suci, namun 
ada pembeda yang sangat esensial. 
Disebutkan bahwa hubungan formal 
antara manusia dengan Tuhan, sifatnya 
menggunakan asas legalitas. Artinya 
semua peribadatan tidak boleh 
dilakukan, kecuali kalau memang sudah 
ada titah atau perintah. Jadi segala 
bentuk peribadatan yang formal itu, 
semuanya menggunakan asas legalitas. 
Karena itu, shalat dan sebagainya, 
pembakuannya bukan main. Tidak boleh 
membuat yang model baru. Sedangkan 
kalau Muamalat, yakni hubungan antar 
manusia, ini sifatnya bebas. Bebas di 
sini maksudnya bebas untuk melakukan 
berbagai macam kreasi selama tidak 
menabrak rambu-rambu agama. Semua 

ini perlu disampaikan karena masalah 
perhitungan Kalender termasuk dalam 
bagian dari budaya. Budaya sendiri 
adalah bagian dari Muamalat, karena itu 
bisa berkembang.  

Nilai-nilai dasar perhitungan kalender 
dalam Islam bahwa matahari sebagai 
penanda waktu shalat. Perihal itu termuat 
dalam Al-qur’an surat Al-Isra’ ayat 78. 
Sedangkan bulan sebagai penanda waktu 
puasa Ramadhan dan Haji, termuat dalam 
Al-qur’an surat Al-Baqarah ayat 189 dan 
Al-Taubah ayat 36. Kemudian mengenai 
implementasinya disampaikan dalam 
Hadis Nabi riwayat Bukhari, Muslim, 
Tirmidzi, Abu Daud dan lain-lain tentang 
petunjuk cara memulai dan mengakhiri 
bulan Ramadhan yaitu dengan observasi 
Hilal atau dalam Islam biasa disebut 
dengan istilah Rukyatul Hilal. Kemudian, 
karena bicara masalah kalender yang di 
Indonesia nanti kaitannya juga sangat 
erat dengan kalender Jawa.

Sejarah awal pencatatan waktu atau 
kalender dalam Islam itu dimulai dari 
semenjak tahun 17 Hijriyah, yakni 
menggunakan tahun Kamariah Hijriyah 
sebagai kalender resmi pada masa Umar 
Bin Khattab menjadi khalifah. Karena 
waktu itu ada peristiwa yang disebut 
bulan Sya’ban. Bulan Sya’ban dalam 
bahasa Jawa disebut Ruwah. Bulan 
Sya’ban tidak memiliki angka tahun, 
sehingga terjadi perdebatan. Akhirnya 
hal itu dijadikan masalah serius. Karena 
itu kemudian dikumpulkan para petinggi-



144

W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

petinggi Sahabat untuk membicarakan 
persoalan perumusan tahunnya, agar 
jelas tahun apa yang digunakan. Saat 
itu banyak sekali usulan yang masuk. 
Ada yang mengusulkan tahun kelahiran 
Nabi, ada yang mengusulkan tahun 
turunnya wahyu pertama. Sementara 
itu, Ali Bin Abi Thalib mengusulkan tahun 
Hijrah dari Mekah ke Madinah sebagai 
awal tahun. Akhirnya argumentasi yang 
dimenangkan adalah argumentasi Ali bin 
Abi Thalib, sehingga semenjak itu tahun 
Hijriyah ditetapkan 17 tahun ke belakang 
dari peristiwa itu. Saat itulah ditetapkan 
sebagai tahun pertama dan bulan 
pertamanya adalah bulan Muharram atau 
dalam bahasa Jawa bulan Suro. 

Selain dimensi keagamaan, dalam 
kalender Islam juga terdapat dimensi 
sosial. Dimensi keagamaan berkaitan 
dengan penentuan puasa Ramadhan 
dan berhaji. Untuk menentukan itu, 
ada mekanisme melalui observasi Hilal 
atau Rukyatul Hilal. Ini menjadi penting, 
karena awal bulan dalam Islam dimulai 
dari kenampakan Hilal atau bulan sabit 
setelah terjadi pengereman (dalam 
bahasa Jawa) atau Ijtima atau konjungsi. 
Misalkan pada saat bulan mati tanggal 
29, bila besoknya saat malam maghrib 
ada laporan telah berhasil melihat 
Hilal, maka saat itu dihitung sebagai 
tanggal 1. Tapi jika tidak berhasil, 
maka malam itu dianggap sebagai 
tanggal 30. Jadi memang di titik itulah 
sebetulnya koreksi-koreksi kealaman 
sangat diperlukan. Walaupun dalam 

perkembangannya, seperti Indonesia 
sekarang ini, ada juga yang tidak 
memanfaatkan atau tidak mendasarkan 
kepada observasi Hilal. Cukup dengan 
perhitungan-perhitungan di atas kertas. 
Tapi kita tetap harus menghormati. 
Karena itulah Idul Fitri sering berbeda di 
kalangan umat Islam. Sebetulnya karena 
ada yang menggunakan Rukyat dan 
ada yang tidak. Adapun prinsip-prinsip 
berkelanjutan dalam Islam itu yakni: (1) 
berpatokan pada daur Kamariah atau 
bulan; (2) 1 tahun terdiri dari 12 bulan; 
(3) 1 bulan berumur 29 atau 30 hari, jadi 
tidak bisa kurang, tidak bisa lebih; dan 
(4) bulan-bulan yang ada pada urutan 
ganjil, berumur 30 hari sedangkan bulan 
yang urutannya genap berumur 29 hari. 
Nama-nama dan urutan bulannya yaitu: 
Muharram, Shafar, Rabiul Awal, Rabiul 
Akhir, Jumadil Awal, Jumadil Akhir, Rajab, 
Sya’ban, Ramadhan, Sya’wal, Zul Qa’dah,  
Zul Hijjah. Ketika masa-masa Sultan 
Agung, nama-nama tersebut ada yang 
disesuaikan dengan versi Jawa. 

Di Indonesia ditinjau dari algoritma 
yang diterapkan, dikenal dua corak 
perhitungan kalender, yakni perhitungan 
Urfi (Hisab Urfi) atau konvensional 
dan perhitungan Hakiki (Hisab Hakiki 
dan Kontemporer). Perhitungan yang 
Hakiki selalu disesuaikan dengan posisi 
benda-benda langit yang sebenarnya. 
Karena itulah observasi benda langit itu 
diperlukan. Sedangkan Hisab Urfi dikenal 
dengan cara merunut waktu dari hari dan 
tahun pertama Hijriyah, hingga hari yang 



145

W
A

R
IG

A
 D

A
LA

M
 L

IN
TA

S 
B

U
D

A
YA

 D
A

N
 A

G
A

M
Adiinginkan. Di Indonesia dalam kategori 

Hisab Urfi dikenal dua model yakni Hisab 
Kalender Jawa Islam, gubahan Sultan 
Agung pada abad ke-17 Masehi. Dengan 
menggunakan siklus delapan tahunan 
atau windu. Prinsip yang digunakan sama 
dengan yang digunakan sebelumnya, 
dengan menambahkan ketentuan bahwa 
dalam satu daur atau delapan tahun 
terdapat 3 tahun kabisat yang jatuh pada 
tahun kedua, keempat dan kedelapan. 
Namun bila dibandingkan dengan aturan 
khoruf yang 30 tahunan itu akan berbeda. 
Berdasarkan perhitungan tersebut, 

setelah tahun kedelapan, satu Suronya 
akan sama lagi Misalnya hari ini Selasa 
Pon, 8 tahun kemudian yakni pada tahun 
kesembilan, satu Suro akan Selasa Pon 
lagi. Ini yang kita kenal sekarang dengan 
Abugi dan Asapon. Itu sebetulnya setelah 
120 tahun, hari maju ke depan. Maka 
dulunya disebut Abugi atau Alif Rabu 
Wage, kemudian setelah 120 tahun 
Asapon yakni Alif Selasa Pon. Sekarang 
adalah eranya Selasa Pon. Karena itu satu 
Suro jatuh pada hari Selasa Pon. Berikut 
ini adalah tabel Asapon.

Sumber: Wafa, 2023

Tabel 17. Tabel Asapon



146

W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

Di dalam tabel tersebut terdapat delapan 
baris ke bawah dari nomor satu sampai 
delapan. Nomor satu ditulis Wawu, 
padahal sebenarnya kalau di Jawa itu 
disebut tahun Alif. Kenapa Alif? Karena 
ketika Sultan Agung menciptakan 
kalender ini, Alif adalah lambang satu.  
Lambang satu itu, sama dengan Ahad 
atau Minggu. Saat itu tanggal 1 Suronya 
adalah hari Ahad atau hari Minggu. 
Sedangkan Wawu yang digunakan adalah 
huruf dalam abjad Arab yang nilainya 6. 
Urutannya dari Ahad sampai nomor 6 
adalah Jumat. Jadi satu Muharram pada 
saat hijrah Nabi itu adalah hari Jumat. 
Nanti setelah Asapon ini  habis masanya, 
maka akan menjadi Anenhing yakni tahun 
Alif hari Senin Pahing. 

Contoh perhitungan, misalnya 1 
Muharram 1444 Hijriah untuk tahun ini. 
Itu cukup dibagi 8 karena ada 8 daur. 

Jadi 1444: 8 = 180, sisa 4. Maka pada 
kolom kode 4, tarik ke kanan. Diperoleh 
nama tahun Ha. Tahun Ha pada zaman 
awal-awal tahun Hijriah, Ha itu adalah 
Kamis berarti tahun keempat, satu 
Muharramnya adalah hari Kamis. Karena 
Ha adalah 5. Kemudian perhitungan 
selanjutnya, kita lihat pada baris 
pertama nama tahunnya Ha. Kemudian 
Muharramnya hari Sabtu Pahing. 
Sedangkan Ramadhannya jatuh pada 
Kamis Pon. Kemudian untuk Sya’walnya, 
Idul Fitri jatuh pada Sabtu Pon. Terus 
Zulhijjahnya jatuh pada hari Selasa 
Pahing. Sehingga bila dicocokkan dengan 
tabel di atas, satu Muharam adalah Sabtu 
Pahing, satu Ramadhan adalah Kamis 
Pon, satu Syawal adalah Sabtu Pon, satu 
Dzulhijjah adalah Selasa Pahing dan 10 
Dzulhijjah adalah hari Kamis Legi. Karena 
itu dapat dibandingkan dengan gambar 
berikut ini.

Gambar 18. Kalender 1 
Sumber: Wafa, 2023



147

W
A

R
IG

A
 D

A
LA

M
 L

IN
TA

S 
B

U
D

A
YA

 D
A

N
 A

G
A

M
A

Pada gambar 18, terlihat bahwa Kamis 
Pon itu Ramadhan, tanggal 23. Memang 
saat itu terjadi beda pendapat di 
Indonesia, ada yang 23 dan tanggal 22. 
Kemudian berikutnya yang bulan April 
dapat dilihat pada gambar diatas.

Gambar 19 menunjukkan 22 April 
adalah satu Sya’wal, harinya Sabtu Pon. 
Beberapa waktu yang lalu ada yang 
lebarannya Sabtu, ada yang Jumat. 
Sementara, pemerintah mengisbatkan 
hari Sabtu. Selain itu juga ada koreksinya 
mengenai Purnama. Purnama itu 
sebenarnya kalau di dalam Islam, 
ukurannya sekitar tanggal 14. Tapi 
karena menit dan detiknya berbeda, 
maka jadinya berbeda. Sebetulnya pada 
dasarnya tanggal 14 adalah paugeran 
Purnama, bisa jadi tanggal 15 bisa jadi 
tanggal 14, tapi bukan Purnama yang 
sesungguhnya. Dalam Islam itu dikenal 

bahwa masa-masa Purnama itu adalah 
masa-masa ketika kemungkinan bisa 
terjadi gerhana bulan. Gerhana bulan itu 
zona Purnama, sedangkan gerhana itu 
kejadiannya bisa tanggal 13, 14, 15. Kalau 
misalkan gerhana dikatakan jatuh tanggal 
12 berarti yang salah kalendernya, begitu 
juga kalau dikatakan jatuh pada tanggal 
16 yang salah adalah kalendernya, bukan 
salah bulannya. 

Tahun ini tanggal 15 Sya’wal menurut 
perhitungan Islam, terjadi gerhana 
penumbra. Tapi memang tidak terlihat 
berkurang lingkarannya, tapi tetap 
namanya gerhana. Jadi ada bayangan 
semu mengenai bulan, sehingga bulan 
agak buram, agak merah, tidak seterang 
biasanya. Itu terjadi tanggal 15 menurut 
kalender ini, bagi yang berpuasa sesuai 
dengan perintah. Tapi bagi yang berpuasa 
sebelumnya, berarti tanggal 16. 

Gambar 19. Kalender 2 
Sumber: Wafa, 2023



148

W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

Gambar tersebut ialah 1 Dzulhijjah atau 
besar, sebagaimana dikatakan di dalam 
tabel tadi, itu jatuh pada hari Selasa 
Pahing. Ternyata di sini Selasa Pahing 
bertepatan dengan 20 Juni yakni satu 
Dzulhijjah. Kemudian Idul Adhanya 
tanggal 29, karena 10 Dzulhijjah. Ternyata 
tepat hari ini, tetapi perhitungan Urfi 
atau aritmatika kalender ini tidak selalu 
sama dengan hari-hari yang dijadikan 
ibadah orang Islam. Karena nanti dalam 

situasi tertentu ketika Rukyatul Hilal tidak 
berhasil maka pasti tidak sama dengan 
ini. Meskipun berbeda, hanya satu hari 
bedanya. Kalau bedanya dua hari, tiga hari, 
itu pasti ada yang salah. Kalau satu hari itu 
masih dalam toleransi hukum. Makanya 
antara Muhammadiyah dan NU beda 
satu hari itu masih dalam zona yang aman 
sebetulnya. Tapi kalau ada misalnya dari 
Tarekat Naqsabandiyah biasanya dua hari 
dari pemerintah. Anggap saja, pemerintah 
sebagai patokan. Kalau Muhammadiyah 
hanya satu hari masih bisa. Tapi kalau ada 
yang dua hari sebelumnya, itu pasti ada 
yang tidak tepat. 

Toleransi atas perbedaan perhitungan 
hanya satu hari, karena masih 
menggunakan pemahaman teks. Jika 
perbedaanya dua hari, teks pun tidak bisa 
masuk ke ranah tersebut. Sebuah penelitian 
yang telah di lakukan di Padang, terutama 
di Naqsabandiyah berhasil menemukan 
bahwa yang digunakan untuk perhitungan 

Gambar 20. Kalender 3 
Sumber: Wafa, 2023

Antara Muhammadiyah 
dan NU beda satu hari itu 
masih dalam zona yang 
aman sebetulnya.



149

W
A

R
IG

A
 D

A
LA

M
 L

IN
TA

S 
B

U
D

A
YA

 D
A

N
 A

G
A

M
Akalender adalah satu tabel yang sudah 

lama sekali, dan mestinya sudah harus 
dikoreksi. Menurut informasi yang didapat, 
ternyata tabel tersebut tidak pernah 
dikoreksi, karena kepercayaan turun 
temurun. Sedangkan gurunya waktu itu 
mungkin tidak sempat memberitahu cara 
penggunaannya. Sehingga koreksiannya 
tidak sampai. Karena itulah sampai 
terjadi perbedaan dua sampai tiga hari. 
Bahkan pernah terjadi perbedaan sampai 
5 hari dalam satu Sya’wal. Sebetulnya 
masalahnya adalah pemahaman yang 
digunakan itu beda-beda ada yang teksual 
ada yang kontekstual.  

Perhitungan yang dijelaskan tadi adalah 
Urfi yang 8 tahunan Sultan Agung. 
Sementara itu Urfi siklus 30 tahunan, 
sebenarnya ini lebih halus daripada 
yang 8 tahunan. Karena prinsip yang 
digunakan sama dengan yang digunakan 
pada masa awal sejarahnya, dengan 
tambahan penyempurnaan. Pertama, 
ditetapkan daurnya 30 tahunan untuk 
meminta meminimalisir perpecahan, 
karena satu tahun itu 354 koma, satu 
bulan 29 koma. Koma-koma itu supaya 
berkurang, kita menggunakan kelipatan 
persekutuan terkecil (KPK). Selama 30 
tahun pecahannya tidak bisa hilang, tapi 
paling kecil 30 tahun. Kalau lewat 30 
tahun sedikit lebih besar lagi. Sehingga 
dalam 30 tahun itu dianggap sebagai 
patokannya, karena pecahannya terkecil. 
Dalam 30 tahun terdapat 11 kabisat yang 
umurnya 355 hari dan 19 basithah atau 
khuntu. Jadi ada yang common year dan 

leap year. Kalau common year itu adalah 
tahun biasa yang pendek, hanya 354 hari. 
Sedangkan leap year adalah tahun kabisat 
yang panjangnya 355 hari. Nanti tahun-
tahun kabisat ini jatuh pada urutan, tahun 
ke-2, tahun ke-5, tahun ke-7, tahun ke-10, 
13, 15, 18, 21, 24, 26 dan 29. Jadi ada 11 
tahun kabisat, selebihnya tahun-tahun 
pendek atau tahun Basithah. 

Nanti kalau dibandingkan dengan yang 
Satu Windu tadi, yaitu Windu yang jatuh 
pada tahun ke-2, 4 dan 5. Itu artinya 
ketika disamakan dengan ini dalam 
waktu 120 tahun, menurut kalender 
Urfi siklus 30 tahun ini ada 44 kabisat. 
Sedangkan menurut Windu tadi itu, ada 
45 Kabisat. Artinya bedanya satu hari, 
bedanya 44 dan 45. Artinya kalender 
Sultan Agung dalam kurun 120 tahun ada 
45 kabisat, sedangkan menurut siklus 30 
tahunan baru 44 kabisat. Karena itu untuk 
menyesuaikannya, setiap 120 tahun 
harus maju satu hari, dari Abuge menjadi 
Asapon disitu letaknya sebenarnya. 

Toleransi atas perbedaan 
perhitungan hanya 
satu hari, karena 
masih menggunakan 
pemahaman teks.



150

W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

Gambar 21 adalah yang siklus 30 tahunan. 
Jumlah hari dalam tahun Hijriyah dari 
1 sampai 30 tahunan. Tahun kedua itu 
354x2 + 1 karena ada kabisatnya. Tahun 
kelima juga begitu 354x 5 + 2 karena 
kabisatnya dua kali. Hari tahun kedua 
tahun kelima tahun ke-7 tahun ke-10 dan 
seterusnya tadi itu yang 11 hari. Sampai 
30 tahun itu umurnya sampai dengan 
10.631 hari. Ini sudah mencantumkan 
tambahan sisipan kabisat tadi. Jadi dalam 
30 tahun ini 354x30 + 11 hari kabisat tadi. 
Dengan angka-angka ini bisa jadi rujukan 
untuk menghitung, merunut waktu 
sampai ke awal. Dalam satu tahun terdiri 
dari 12 bulan, bulan yang jatuh pada 
urutan ganjil berumur 30 hari, sedangkan 
yang genap berumur 29 hari kecuali 
untuk bulan ke-12 (bulan terakhir/ bulan 

Dzulhijjah) pada tahun kabisat berumur 
30 hari. Sebenarnya aturan yang kabisat 
ini sebenarnya hampir sama dengan yang 
masehi. Masehi itu bulan Februari kalau 
kabisat 29. Kenapa bulan kedua? Bukan 
bulan kedua sebenarnya, karena dulunya 
bulan ke-12. 

Tadinya bulan pertama adalah Maret, 
bulan kedua April, bulan ke 11 Januari, 
bulan ke-12 Februari. Bahkan sampai 
sekarang ini ada yang mengatakan 
bahwa ada bukti mengenai hal ini yakni 
bulan 8 itu Oktober karena okto berarti 
8. September itu 7, karena sama dengan 
Sapta. Kalau Desember itu Dasa, bulan 
10. Berikut ini adalah tabel nama bulan 
dan urutannnya.

Gambar 21. Jumlah Hari dalam Tahun Hijriah 
Sumber: Wafa, 2023



151

W
A

R
IG

A
 D

A
LA

M
 L

IN
TA

S 
B

U
D

A
YA

 D
A

N
 A

G
A

M
A

Selanjutnya adalah nama-nama bulan 
dalam urutannya seperti di atas. Jadi 
bulan 1 Muharram sampai Zulhijjah itu 
diberi kode hari 1 paasar 1 itu maksudnya 
kalau Muharramnya Selasa Pon misalnya, 
maka untuk mencari hari Shafarnya 
tinggal harinya tiga kali hitung, yakni 
Selasa, Rabu, Kamis. Kemudian Ponnya 
1, maka Pon jadi Kamis Pon. Ini adalah 
angka-angka untuk menyesuaikan 
setiap bulan. Perhitungan ini ajeg, 
karena ditentukan setiap bulan ganjil itu 
berumur 30, bulan yang genap bulan 29. 
Tapi kalau menggunakan Rukyatul Hilal, 
tidak bisa seperti ini, bisa jadi dalam 2 
bulan berturut-turut umurnya 30 hari atau 
29 hari. Bahkan dalam perhitungannya 
lebih lebih rinci bisa jadi dalam 3 bulan 
berturut-turut itu berumur 30 hari. Kalau 
menggunakan ukuran Rukyatul Hilal. 

Hari pertama tahun 1 Hijriah adalah 
hari Jumat Legi. Artinya pada masa 
Nabi itu Hijrah dari Mekah ke Madinah, 
kalau hitungannya menurut hitungan 

Hisab, itu hari kamis. Tapi kalau menurut 
bidang Rukyat (saat itu karena sahabat 
menggunakan Rukyat), baru malam 
Mumat itu kelihatan Hilal, di tanggal 
1. Jumat Legi itu hari pertama ketika 
hijrah Nabi itu dan seterusnya. Jadi 
kalau menghitungnya nanti satu dua 
tiga empat seterusnya. Setelah 35 Kamis 
Kliwon kemudian besoknya tanggal 36 itu 
kembali Jumat Legi lagi. 

Kemudian yang terakhir Hisab Hakiki 
kontemporer. Prosedur perhitungannya 
menggunakan rumus ilmu ukur segitiga 
bola. Dalam hitungan yang dicari antara 
lain, saat kejadian Ijtimak atau konjungsi, 
kemudian posisi Hilal saat matahari 
terbenam pasca Ijtimak, kemudian 
data tentang ketinggian Hilal atau 
sabit bulan dari ufuk, kemudian lama 
hilal di atas ufuk, kemudian besaran 
elongasi atau jarak sudut antara bulan 
dan matahari saat terbenam, kemudian 
letak Hilal terhadap matahari, serta 
keadaan Hilal (apakah terlentang, 

Gambar 22. Tabel Nama-nama Bulan dan Urutannya 
Sumber: Wafa, 2023



152

W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

miring ke kiri, atau miring ke kanan). 
Itu penting karena untuk kepentingan 
verifikasi kode Rukhyatul Hilal itu. Kalau 
dalam hitungan itu miring ke selatan, 
tapi orang yang mengaku mengatakan 
Utara, yang salah yang melihat biasanya. 
Dalam upaya penyatuan, ditetapkan 
kriteria dalam penyusunan kalender 
melalui kesepakatan di antara negara 
Mabims. Dari Brunei, Indonesia Malaysia, 
Singapura pada akhir tahun 2021 bahwa 
laporan kesaksian Rukyatul Hilal bisa 
diterima apabila menurut perhitungan 
Hakiki kontemporer posisi Hilal memenuhi 
kriteria sebagai berikut: (1) bahwa tinggi 
Hilal minimal 3 derajat dan sudut elongasi 
minimal 6,4. Kalau kurang dari ini berarti 
ditetapkan hari besoknya, ini untuk 
ukuran kalender. Awal tahun 2000-an 
kementerian agama adalah meluncurkan 
buku tabel astronomis yang diberi nama 
Ephemeris Hisab Rukyat dan dibuat pula 
versi elektroniknya dalam bentuk aplikasi 
menggunakan perangkat komputer. 
Aplikasi serupa ini sudah banyak tersebar 
luas di masyarakat, seperti Mawaqit, 
Mooncalc, dan sebagainya. 

Wariga dalam Budaya Jawa

Salah satu bukti perkembangan wariga 
di Jawa adalah prasasti-prasasti yang 
diterbitkan. Di dalam prasasti-prasasti 
itu, penanggalan pawukon merupakan 
salah satu ciri yang sangat khas dari Jawa. 
Berkenaan dengan itu, nampaknya perlu 
juga ditelusuri bagaimana keberadaan 
wariga di Jawa setelah beberapa abad 
berlalu. Sistem yang akan dibicarakan 
pada bagian ini tidaklah mendetail, tetapi 
yang dicatat adalah hal-hal yang menjadi 
kunci saja. Sistem kalender itu hanya 
ada dua yaitu solar sistem dan lunar 
sistem. Jadi srengenge (matahari) dan 
rembulan. Baik itu menggunakan revolusi 
maupun rotasi. Solar itu adalah masehi 
atau Syamsiah. Sedangkan lunar atau 
rembulan itu adalah Qomariah.

Jawa berproses lama, dulunya 
menggunakan sistem solar kemudian 
selanjutnya perpaduan antara solar dan 
lunar. Kalender Jawa sendiri diciptakan 
secara revolusioner oleh Sultan Agung 
Hanyokrokusumo dari Mataram. Di 
dalam kalender tersebut, hari ada 7 
yakni: Ngaad, Senen, Selasa, Rebu, 
Kamis, Jemuah, Setu. Pasaran ada 5 
yaitu Legi, Paing, Pon, Wage, Kliwon.  
Kemudian Sasi atau bulan ada 12 yakni 



153

W
A

R
IG

A
 D

A
LA

M
 L

IN
TA

S 
B

U
D

A
YA

 D
A

N
 A

G
A

M
A

Suro, Safar, Mulut, Bada Mulut, Jumadil 
awal, Jumadil akhir, Rejeb, Ruwah, Poso, 
Syawal, Dulkangidah, Besar. Nama tahun 
ada 8, setiap tahun ada namanya sendiri-
sendiri yakni Alif, Ihij, Jumawal, Ji, Dal, Bi, 
Wawu, Jim Akhir. Setiap siklus 8 tahun 
kalender Jawa itu ada yang namanya 
Windu. Windu ada 4 itu Windu Adi, 
Kuntoro, Sangoro, Sancoyo. Kemudian 
disana ada sistem pawukon atau wuku 
yang jumlahnya 30 yakni Shinto, Landep, 
Wukir, Kurantil, Tolu, Gumbreg, Warigalit, 
Warigagung, Julukwangi, Sungsang, 
Galungan, Kuningan, Langkir, Modoseyo, 

Julungpujud, Pahang, Kuruwelut, 
Marakeh, Tambir, Madanggungan, Matal, 
Wuye, Manail, Prangbakat, Bala, Wugu, 
Wayang, Kulawu, Dukut, Watugunung. 
Di situ menjadi sistem sirkuler oleh Sultan 
Agung Hanyokrokusumo, kemudian 
di pedomani sampai sekarang, yang 
mana sebelumnya Petangan Jawi dan 
Pranotomongso tetap diugemi menjadi 
pedoman. Termasuk di dalamnya 
adalah hari-hari yang sinirik atau 
hal-hal yang harus dihindari adalah 
ada Samparwangke dan Taliwangke. 
Samparwangke pasti harinya senin dan 



154

W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

jumlahnya 6. Taliwangke itu jumlahnya 
5, jadi ada 11. Kemudian Taliwangke 
dan Samparwangke itu ada di hari-hari 
selain hari Minggu. Artinya pada hari 
minggu atau ngaat itu Taliwangke dan 
Samparwangke libur. Sehingga dari 
ngilmu Petung itu, kemudian ketemu 
yang namanya dinten-dinten sae, 
dinten-dinten awon, dinten-dinten ing 
kedah depun hindari.  Jadi hari-hari baik, 
hari-hari buruk, hari-hari yang harus 
dihindari. Hari-hari dipilih untuk berbagai 
keperluan, untuk beribadah dan maupun 
untuk kepentingan kemaslahatan sosial. 
Di situlah muncul yang namanya bulan-
bulan yang harus dihindari. Utamanya 
misalkan Suro, kemudian Poso. Karena 
itu memang marwahnya memang beda. 
Dari hal-hal seperti itu, seluruh rangkaian 
Almanak apapun, kalender apapun, kalau 
itu bisa migunani untuk peribadatan 
dan untuk sosial kemasyarakatan akan 
dipedomani. 

Sistem Almanak atau Kalender itu akan 
dijadikan pedoman bila bermanfaat 
untuk peribadatan dan untuk keperluan 
sosial kemasyarakatan. Presiden 
Indonesia sendiri saat mencari titik nol, 
kemudian berkemah, mengundang 
seluruh gubernur se-Indonesia dan harus 
membawa tanah dan air dari masing-
masing provinsi masing-masing tanah 
air yang bertuah, pasti memilih hari 
yang tidak sembarangan. Karena titik 
nol Nusantara itulah akan dibuat sebuah 
peradaban baru. 

Tabel huruf yang digunakan dalam 
kalender jawa adalah huruf Arab, tapi 
Arab Pegon (Arab gundul) dan bahasanya 
Jawa. Isinya “Meniko mertilaaken 
almanak Alif, Ihij, Jumawal, Ji, Dal, Bi, 
Wawu, Jim Akhir” disitu ada “Suro, Safar, 
Mulut, Bada Mulut, Jumadil awal, Jumadil 
akhir, Rejeb, Ruwah, Poso, Syawal, 
Dulkangidah, Besar” ada bulannya yang 
umurnya 30 ada bulannya yang umurnya 
29 dan ini sirkuler. Kalau membuat 
kalender tidak mempedomani ini, pasti 
salah. Sederhana tetapi mendetail. 
Pedoman ini harus dipegang karena 
setiap tahun Dal, bulannya Maulud 
tanggalnya 12. Itu harinya harus Senin 
Pon, jadi Kanjeng Nabi Muhammad itu 
lahirnya Senin Pon tanggal Rolas Robiul 
Awal. Sehingga Jamah Muji Rosul, itu 
pasti di Senin Pon. Ini dipadukan dengan 
kalender Jawa yang mempedomani 
nilai-nilai masa lalu dan sampai sekarang 
masih dipegang. 

Kalender Jawa juga 
dapat digunakan dalam 
meramal peruntungan. 
Peruntungan ini disebut 
dengan primbon. 



155

W
A

R
IG

A
 D

A
LA

M
 L

IN
TA

S 
B

U
D

A
YA

 D
A

N
 A

G
A

M
AKalender Jawa juga dapat digunakan 

dalam meramal peruntungan. 
Peruntungan ini disebut dengan primbon. 
Contohnya adalah hari lahir Presiden 
Indonesia sekarang, Bapak Jokowi 
dihitung, akan didapat jawaban atas 
segala halangan yang beliau hadapi. 
Bapak Jokowi lahir tanggal 21 bulannya 
Juni, tahunnya 1961. Harinya Rebo Pon, 
Rebo itu neptunya pitu, Pon itu neptunya 
pintu. Neptu itu padanan dari Petung, 
minggu atau Ngaad itu neptunya 5, Senin 
itu 4, Selasa itu 3, Rebo itu 7, Kamis itu 
8, Jumuwah itu 6, Setu itu 9.  Kemudian 
Legi, Paing, Pon, Wage, Keliwon.  Legi itu 
5, Paing itu 9, Pon itu 7, Wage 4, Kliwon 
8. Sedangkan kalau Rabu Pon itu, Rebo 
neptunya tujuh, Pon neptunya tujuh 
atau pitu yang dapat berarti “tansah 
pinaringan pitulungan”. Jadi berdasarkan 
primbon tersebut beliau itu selalu 
mendapatkan pertolongan baik dari 
Tuhan Yang Maha Kuasa, maupun dari 
alam semesta. Ujian, cobaan, godaannya 

itu luar biasa, tapi beliau jejeg. Itulah 
yang namanya harmoni antara Jagat 
Alit mikrokosmos dan Jagat Ageng 
atau makrokosmos, diri sendiri maupun 
alam raya. Termasuk Sultan Agung 
Hanyakrakusumo pernah menyatakan 
“Hamayu-ayuning Buwono, Hamangasah 
mingising Budi, Hamamasuh malaning 
Bumi”. Perhitungan sejenis ini dapat pula 
digunakan untuk berbagai keperluan, 
contohnya yang lucu adalah untuk orang 
taruhan. Jadi ada hari-hari di mana orang 
itu mendapatkan kanugrahan ada hari-
hari di mana dia itu mendapatkan naas, 
kesialan. Misalkan ada seseorang yang 
ditantang judi, bila kita tahu kelahirannya 
hari apa, kita dapat memutuskan akan 
melawannya atau tidak. Ada ilmu di 
dalam primbon Kajawen dan banyak lagi, 
termasuk mantra, aji-aji, pangasihan, 
kekayaan, banyak sekali. Itulah khasanah 
budaya Jawa yang masuk di dalam ilmu 
primbon Pitung Jawi. 



W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I

156

da
ft

ar
 p

us
ta

ka

156

Anandakusuma, Sri Reshi. Wariga Dewasa. Denpasar: Penerbit Morodadi.
Astra, I Gde semadi. 1981. “Sekilas Tetang Perkembangan Aksara Bali Dalam 

Prasasti’. Dalam Penataran Tenaga Pengajar Bahasa dan Sasatra 
Bali. Denpasar: Jurusan Dan Sastra Bali Fakultas Sastra Universitas 
Udayana.

 Ardhana, IB Suparta. 2005. Pokok-pokok Wariga. Surabaya: Paramita.
 Aryana, IB Putra Manik. 2009. Dasar Wariga Kearifan Alam dalam Sistem 

Tarikh Bali. Denpasar: Bali Aga.
 Bangli, Ida Bagus Putu. 2005.  Wariga Dewasa Praktis. Surabaya: Penerbit 

Paramita.
Bungin, Burhan. 2001. Metodelogi Penelitian Sosial. Surabaya : Airlangga 

University Press.
Daryanto, S.S. 1997. Kamus Bahasa Indonesia Lengkap. Surabaya : Apollo.
Gelb, I J. 1963. A Study of Writing . Chicago & London: The University of 

Chicago Press.
George Ritzer an Goodman. 2009. Teori Sosiologi Modern. Jakarta : Prenada 

Media Group.
Gunayana, I Nyoman. 1992. “Peranan Pasasihan dalam Padewasan di Bali” 

(Skripsi tidak diterbitkan). Denpasar: Institut Hindu Dharma.
Iqbal, H. 2002. Metodologi Penelitian dan Aplikasinya. Jakarta : Gihalva 

Indonesia.
Kridalaksana, Harimurti. 1990. “Tata Laksana dan Ejaan”. Dalam Joko 

Damono .Dasar-Dasar Linguistik Umum. Depok: Fakultas Sastra 
Universitas Indonesia

Kleden, Ignas. 1996. Pergeseran Nilai Moral, Perkembangan Seni dan 
Perubahan Sosial Dalam Kalam No. VIII. Jakarta : Pustaka Grafiti.

Namayudha, Ida Bagus. “Fungsi Wariga di Bali”. Sekripsi. Denpasar: Fakultas 
Agama dan Kebudayaan  Institut Hindu Dharma.

Nevah, Joseph.1982. Early History of Alphabet. An Introduction to West 
Semitic Epigraphy and Paleography. Leiden EJ Brill: The Magnes Press, 
The Hebrew Univercity Jerusalam.

Rahi,  Ishwar Chandra. 1977. World Alphabets. India: Printed &Published  by 
Bhargawa Printing Press. Katra Allahabad U.P.

Pandit, Bansi. 2006. Pemikiran Hindu Pokok-pokok Pemikiran Agama Hindu dan 
Filsafat. Surabaya : Paramita.

Pitana, I Gede dan Gayatri, Ni Putu, 2005, Sosiologi Pariwisata, Yogyakarta: 
Andi Yogyakarta.



157157

Poerwadarminta, W.J.S. 2007. Kamus Umum Bahasa Indonesia. Jakarta : Balai 
Pustaka.

Prabowo, Agung, dkk., Tiga Cara Menentukan Wuku dalam Pawukon
Saka,  JMP : Volume 7 Nomor 1,  Juni 2015
Simpen A.B., Wayan. (tt). Pelajaran Dewasa (Wariga). Denpasar: Cempaka 2.
Sumbawa, Dewa Putu. 1990. “Pandangan Masyarakat Hindu di Bali tentang 

Ingkel Wong Ditinjau dari Segi Pendidikan” (Skripsi tidak diterbitkan). 
Denpasar : Institut Hindu Dharma.

Sumertika, I Nyoman. 2006. “Persepsi dan Cara Penghitungan Hari Baik 
pada Masyarakat Hindu di Malang Raya” (Skripsi tidak diterbitkan). 
Denpasar : Universitas Hindu Indonesia.

 Sura, I Gede. 1994. Agama Hindu Sebuah Pengantar. Denpasar : Kayumas 
Agung.

Tim Penyusun, 2001. Kamus Bahasa Indonesia Edisi Ke Tiga. Jakarta : Balai 
Pustaka.

Triguna, Ida Bagus Yudha. 2000. Teori tentang Simbol. Denpasar : Widya 
Dharma.

Wenten, Made. Wariga Ala Ayuning Dewasa. Singaraja: Toko Buku Indra Jaya.
Wiguna, I Gusti Ngurah Tara. 2011. “Menelusuri Asal Mula Aksara Bali: Suatu 

Kajian Paleografi”. Dalam, Mutiara Warisan Budaya Sebuah Bunga 
Rampai Arkeologi. Persembahan untuk Prof. Dr. I Gde Semadi Astra. 
Denpasar: Plawa Sari.

Winangun Wartaya, Y.W. 1990, Rites, Ritual and Symbol and Their 
Interperetation in the Writting of Victor W. Tuner. Pontisial Universitas 
Gregorianal.

Yayasan Sata Hindu Dharma. 1992. Kubci Wariga Dewasa. Denpasar: Upada 
Sastra.

http://kbbi.web.id/didaktis
Indeks



158

W
A

R
IG

A
 S

ID
D

H
I



159

W
A

R
IG

A
 D

A
LA

M
 L

IN
TA

S 
B

U
D

A
YA

 D
A

N
 A

G
A

M
A

Yayasan Puri Kauhan Ubud mengucapkan terima kasih 
kepada PT Pupuk Indonesia (Persero), PT Petrokimia 
Gersik, PT Pupuk Kalimantan Timur, Pertamina (Persero), 
PT Perusahaan Listrik Negara (Persero), Bank Indonesia, 
Bank Tabungan Negara, Bank Negara Indonesia (Tbk), Bank 
Rakyat Indonesia (Tbk), Gotra Pengusada Bali, Yayasan 
Mudra Swari Saraswati, Media Ubud, Hello Ubud,  Universitas 
Udayana, Universitas Dwijendra, Universitas Mahasaraswati, 
Universitas Hindu Indonesia, Universitas Hindu Negeri I Gusti 
Bagus Sugriwa, Sekolah Tinggi Agama Hindu Mpu Kuturan 
Singaraja, para narasumber dari berbagai instansi nasional 
dan daerah, serta pihak-pihak lain yang telah membantu 
suksesnya penyelenggaraan Sastra Saraswati Sewana 2023.

Terima Kasih - Matur Suksma




