|
.
= E
4
, %
)
\

!

e

#







> Pliti Kaihat bt £ €™ (T £ £ £

|
e l— .._...... nubud.on
Sl T i
ci
B oot

|

TAE s
y W
"
?

T




Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 28 Tahun 2014 Tentang Hak Cipta

Pasal 1:

1. Hak Cipta adalah hak ekslusif pencipta yang timbul secara otomatis berdasarkan prinsip deklaratif
setelah suatu ciptaan diwujudkan dalam bentuk nyata tanpa mengurangi pembatasan sesuai dengan
ketentuan perundang-undangan.

Ketentuan Pidana

Pasal 113

1. Setiap orang yang dengan tanpa hak melakukan pelanggaran hak ekonomi sebagaimana dimaksud
dalam Pasal 9 ayat (1) huruf Tuntuk penggunaan secara komersial dipidana dengan pidana penjara paling
lama 1(satu) tahun dan/atau pidana denda paling banyak Rp100.000.000 (seratus juta).

2. Setiap orang yang dengan tanpa hak dan/atau tanpa izin pencipta atau pemegang hak melakukan
pelanggaran hak ekonomi Pencipta sebagaimana dimaksud dalam Pasal 9 ayat (1) huruf ¢, huruf d, huruf
f dan /atau huruf h untuk penggunaan secara komersial dipidana penjara dengan pidana penjara paling
lama 3 (tiga) tahun dan/atau pidana denda paling banyak Rp500.000.000, (lima ratus juta rupiah).




PENGGAGAS
Anak Agung Gde Ngurah Ari Dwipayana
Sukardi Rinakit

TIM PENULIS
| Gde Agus Darma Putra
Ida Bagus Made Gesram Dwijayana
Ida Bagus Budayoga
Ida Kade Suarioka

PEMATERI
Bikkhu Jayamedho Thera
Sirril Wafa
Mufti Raharjo
Ida Bagus Budayoga
| Gede Sutarya
Made Suatjana
| Wayan Nuarsa
Ni Made Ayu Surayuwanti Putri
Ferry M. Simatupang
| Wayan Budi Mahendra

PROOF READER
IDAP Teguh Mahasari
Intania Poerwaningtias

FOTO SAMPUL
Anggara Mahendra

DESAIN
MD Gofar

Cetakan Pertama, Oktober 2023
ISBN : 978-623-98314-6-2
Xii + 170 : 17,5 X 24,5 CmM

DITERBITKAN OLEH :
Yayasan Puri Kauhan Ubud
JIRaya Ubud No.35, Ubud, Gianyar, Bali, Indonesia, 80571
www.purikauhanubud.org
email : info@purikauhanubud.org



g  —
=) [\
@ )
g =
= i ]
s &

<

7]
Vi

AAGN ARI DWIPAYANA SUKARDI RINAKIT

Om Swastiastu,
Om Awighnamastu Nama sidham

Bali memiliki warisan sistem pengetahuan yang sangat luar biasa dari para
leluhur. Sistem pengetahuan tersebut salah satunya adalah sistem perhitungan
waktu yang disebut Wariga. llmu Wariga pada dasarnya diturunkan dari nilai-
nilai adiluhung dalam budaya Bali, yang menempatkan Bhuwana Agung dan
Bhuana Alit dalam relasi yang selaras dan harmonis. Dengan cara pandang itu
manusia Bali dilihat secara utuh, secara holistik.



Manusia Bali selalu diajarkan untuk menjaga keselarasan
hubungan dengan Ida Sanghyang Parama Kawi
(Parahyangan), menjaga hubungan harmonis dengan
jagat raya (Palemahan), juga menjaga hubungan harmonis
dengan sesama manusia (Pawongan).

Manusia Bali selalu diajarkan untuk
menjaga keselarasan hubungan dengan Ida
Sanghyang Parama Kawi (Parahyangan),
menjaga hubungan harmonis dengan jagat
raya (Palemahan), juga menjaga hubungan
harmonis dengan sesama manusia
(Pawongan). Sehingga kita terhindar dari
kesakitan, penderitaan dan kesengsaraan

untuk mencapai Hita (kebahagiaan).

Dalam kaitan dengan jagat raya, ada tiga
hal yang senantiasa harus diperhatikan
dalam kehidupan masyarakat Bali yakni
Desa, Kala dan Patra. Desa (ruang)
memiliki arti yang penting dalam budaya
Bali, konsep intinya adalah keselarasan
Padma Bhuwana dan Padma Hredaya.
Selanjutnya konsep ini diwujudkan dalam
orientasi kosmologis dalam masyarakat
Bali yang meliputi Mandala, Pangider-
ider, Kaja Kangin, Hulu Teben, Catus
Pata, dan sebagainya. Keselarasan atau
ketidakselarasan antara Padma Bhuwana
dengan Padma Hredaya ini dipercaya
mempengaruhi kehidupan manusia dan
jugamasyarakat. Ketidakselarasaniniakan

menimbulkan duka, kesakitan, penderitaan
dan kesengsaraan. Pengabaian terhadap
nilai-nilai tata ruang akan menjadi Pamali,
sehingga menimbulkan masalah dan
ketidakharmonisan dalam kehidupan.

Selain ruang (Desa), dimensi waktu atau
Kala juga sangat penting dalam kehidupan
masyarakat Bali. Harmonisasi waktu
diwujudkan dalam sistem perhitungan
waktu yang disebut dengan Wariga.
Melalui Wariga kita diajarkan mengenai
ala ayuning dewasa yakni hari baik dan
buruk dalam rangka memulai suatu
kegiatan. Dalam kehidupan masyarakat
Bali, Wariga berfungsi praktis, sebagai
petunjuk jalan menjalankan Panca Yadnya
maupun memulai kegiatan sehari-hari
untuk mencapai proses hasil yang terbaik.
Sehingga tercapai cita-cita agar Sidakarya
Labdakarya.

Sistem Wariga Bali menggunakan tahun
Saka yang memiliki perbedaan waktu
78 tahun dengan tahun masehi. Secara
umum pengetahuan wariga terdiri dari 5

vii




WARIGA SIDDHI

viii

kerangka yakni wewaran, wuku, tanggal
panglong, sasih, dan dawuh. Wewaran
dihitung dari Ekawara sampai dasawara.
Wuku dihitung dari Wuku Sinta hingga
Watugunung. Tanggal panglong berkaitan
dengan peredaran bulan, dari bulan mati
(tilem) sampai bulan penuh (purnama).
Sasih dihitung dari kasa hingga sada.
Sedangkan dawuhialah pembagianwaktu
sejenis jam yang dihitung berdasarkan
rotasi bumi pada sumbunya. Kalender
Bali yang merangkum 5 kerangka Wariga
tersebut, jika dibandingkan dengan
sistematika kalender lainnya di dunia,
ternyata memiliki sistem yang paling
unik dan rumit. Hal itu terjadi karena
sistem Wariga Bali menggunakan sistem
gabungan tahun Surya, Candra, Wuku dan
Lintang. Padahal jika kita bandingkan
dengan kalender lain misalnya, kalender
Masehi, perhitungannya menggunakan
tahun Surya atau solar system saja.
Demikian pula dalam perhitungan tahun
Hijriah, yang menggunakan perhitungan
tahun Candra atau lunar system. Karena
Wariga Bali menggunakan sistematika
gabungan antara Surya, Candra, Wuku
dan Lintang, maka dapat dikatakan
bahwa seluruh unsur astronomi yang ada,
juga terdapat dalam Wariga Bali. Itulah
sebabnya kalender Saka Bali ini unik,
rumit, dan istimewa.

Masyarakat Bali juga percaya bahwa
setiap individu memiliki karakter dasar
yang menjadi pembawaan sejak lahir
yang disebut dengan palintangan. Selain
itu, masyarakat Bali juga diajarkan

agar sadar tentang weton, yakni hari
kelahiran yang diperingati setiap 6
bulan sekali sesuai dengan hari dan
pawukon kelahiran. Pengetahuan weton
ini nantinya berkaitan dengan ritus-ritus
seperti mabayuh weton. Juga meramal
peruntungan lewat perhitungan neptu
yang merupakan gabungan antara panca
wara, sapta wara, serta wuku. Lebih
jauh lagi, juga peruntungan selama
beberapa tahun yang dimuat dalam pal
sri sadana. Melalui pengetahuan Wariga,
manusia sesungguhnya diajarkan untuk
mempersiapkan diri untuk menanjaki
kehidupan ke ruang-ruang yang harmoni.
Sebab dalam pandangan Wariga, segala
sesuatu yang ada di alam semesta ini
ibarat buku yang dapat dibaca, ditafsir,
dan menjadi petunjuk dalam melakoni
kehidupan.

Sistem Wariga yang nampak detail
dan rumit itu, oleh leluhur Bali telah
dirumuskan dalam satu bentuk kalender
bernama Tika. Pengetahuan untuk
membaca Tika, kini mulai pudar seiring
semaraknya kemudahan-kemudahan
dalam mengakses kalender. Sehingga
tanda-tanda di dalam Tika tidak banyak
lagi orang yang dapat mengerti artinya.
Meskipun kini telah tersedia kalender
yang lebih mudah dibaca dan diakses,
memahami cara baca Tika juga tidak
kalah penting demi menjaga agar di masa
depan kita tidak tercerabut dari akar
pengetahuan yang unggul itu. Hal ini juga
dilakukan demi menjaga kesinambungan
antara kalender modern dengan Tika



yang ternyata dapat ditarik jauh ke masa
lampau.

Demikian pula dalam hal pengembangan
ilmu pengetahuan dan tekhnologi, kita
tidak semestinya menutup mata pada
perkembangan ilmu dan tekhnologi
ter-up to date. Alih-alih membagi dua
ranah tersebut dengan tembok tinggi
yang tegas ke dalam tradisional dan
modern, ada baiknya dilakukan integrasi
antara pengetahuan lokal dengan
kemajuan tekhnologi. Terlebih lagi
sesungguhnya, di dalam konteks Wariga,
telah banyak pelopor-pelopor yang
dengan sadar mengabdikan dirinya untuk
mengalihwahanakan pengetahuan yang
unggul tersebut ke dalam platform media
baru.Sehingga anak-anakdierasekarang,
mendapati pengetahuan ‘kuno’ dalam
media yang sesuai dengan jamannya.
Melalui cara ini, pengetahuan,”kuno”,
yangsangat pentingini, dapatdidekatkan
dan diwariskan kepada generasi muda
Bali, kepada kaum millenial.

Ilmu pengetahuan terus berkembang.
Karena itu kita perlu mengenal dan
mempelajari pengetahuan atau studi
terkait sistem perhitungan waktu yang
dikembangkan di tempat lain. Melalui
cara ini, kita akan memiliki perspektif
dan pengetahuan vyang lebih kaya
dan  komprehensif mengenai sistem
penghitungan waktu.

Buku Wariga Siddhi ini, merangkum
berbagai pemikiran terkait Wariga yang
telah didiskusikan dalam Forum Wariga
Siddhi di Festival Wariga Usadha Siddhi
Ubud. Kami berharap, buku ini dapat
menambah pengetahuan dan mengugah
kesadaran untuk melestarikan dan
mengembangkan Wariga agar semakin
relevan situasi saat ini.

Om Santih Santih Santih Om.

AAGN Ari Dwipayana
Sukardi Rinakit

SAMBUTAN




BUKU WARIGA-BALI

daftar

Kata Pengatar

Selayang Pandang
Wariga di Bali

+ Sejarah Wariga di Bali
+ Pengenalan Singkat

Sistem Wariga di Bali

+ Tika dan Wariga Bali

+ Sistem Aksara pada Tika
+ Cara Membaca Tika

+ Penentuan Padewasan

pada Tika

« Sumber Sastra Tika

Sistem Wariga
diBali

+ Pemanfaatan Wariga

dalam Masyarakat Bali

« Sistem Penyesuaian

Wariga

+ Wariga dan Astronomi
+ Wariga dan Teknologi



Wariga dalam
Lintas Budayadan
Agama

* Wariga dalam Agama
Buddha

+ Wariga dalam Islam

+ Wariga dalam Budaya
Jawa

Kata Pengatar

X







|||||

SELAYANG PANDANG
WARIGA DI BALI




WARIGA SIDDHI

SELAYANG PANDANG
WARIGA DI BALI

Selain data-data prasasti, juga terdapat mitologi
yang menunjukkan tiga puluh wuku yang dikenal

sekarang.






WARIGA SIDDHI

Sebelum kemunculan perhitungan pawukon,

prasasti-prasasti Bali menggunakan perhitungan

sasih dan tanggal panglong saja.

Sejarah Wariga di Bali

Sistem wariga yang kini dikenal di
Bali, merupakan perhitungan waktu
yang didasarkan pada  wewaran,
pawukon, tanggal panglong, sasih,
serta dauh. Namun bila dirunut sejarah
penggunaannya, ternyata tidak semua
dasar perhitungan itu digunakan sejak
awal di Bali. Pada masa pemerintahan
raja Ugrasena awal misalkan, yang
digunakan  hanyalah ~ penanggalan
berdasarkan tithi atau tanggal panglong
serta dikombinasikan dengan hari
pasaran yang dibagi menjadi tiga yakni
wijayamanggala,  wijayakranta  dan
wijayapura. Sehingga berdasarkan pada
data otentik penggunaan sistem wariga
di Bali yang dapat ditelusuri dalam
penanggalan prasasasti-prasasti  Bali,
pada mulanya tidak disebutkan sama
sekali penanggalan yang berdasarkan

kalender pawukon.

Di dalam prasasti Bali Kuno, sistem
pawukon pertama kali muncul pada
tahun 864 Saka. Prasasti yang memuat
perihal pawukon ini adalah prasasti Dausa

Pura Bukit Indrakila Bl yang dikeluarkan
oleh raja Ugrasena. Nama wuku yang
muncul dalam prasasti tersebut adalah
Kuningan. Sedangkan wewaran yang
muncul dalam prasasti tersebut menurut
pembacaan Goris (1954) adalah ha,
ka, bu. Ha merupakan singkatan untuk
hari Haryang, yakni hari kedua dalam
perhitungan 6 hari atau sad wara. Ka
adalah singkatan hari terakhir dalam
perhitungan paficawara yakni Kaliwon.
Sedangkan Bu adalah singkatan untuk
nama hari ke empat dalam perhitungan
saptawara yakni Buddha.

Bila ketiga wewaran tersebut dicocokkan
dengan wewaran yang masih digunakan
sampai sekarang di Bali, ternyata
perhitungannya tidak cocok. Oleh sebab
itu, perlu dilakukan pengecekan kembali
dalam pembacaan yang dilakukan oleh
Goris. Terutama pembacaan terhadap
unsur sadwara dan paAcawara-nya.
Di dalam bacaannya, Goris sendiri
nampaknya ragu-ragu dengan bacaannya
sendiri. Hal itu terlihat dari alih aksara
yang ia lakukan terhadap prasasti
tersebut dengan menambahkan tanda *()’



di dalam alih aksaranya terutama dalam
pembacaan sadwara dan paficawara.
Pembubuhan tanda ‘() di dalam alih
aksara itu, menunjukkan bahwa hasil
transkripsi itu masih bersifat tentatif.

kemunculan

Sebelum perhitungan

pawukon, prasasti-prasasti Bali
menggunakan perhitungan sasih dan
tanggal panglong saja. Misalkan pada
prasasti paling awal di Bali, yakni prasasti
Sukawana Al, disebutkan penanggalan
dikeluarkannya prasasti tersebut yakni
di bulan magha sukla pratipada, rggas
pasar wijayapura, di saka 804 yang
berarti dikeluarkan pada saat bulan
magha (ketujuh) hari pertama paroh
terang, saat hari pasaran wijayapura,
pada tahun 8o4 Saka. Pola yang serupa
juga digunakan pada prasasti Bebetin Al
yang juga dikeluarkan oleh raja Ugrasena.
Di dalam prasasti Bebetin Al disebutkan
bahwa prasasti tersebut dikeluarkan
di bulan besakha sukla pancami, rggas
pasar bwijaya manggala, di saka 818 yang
berarti pada bulan besakha (kesepuluh)
hari kelima paroh terang, hari pasaran
wijaya manggala, pada tahun 818 Saka.
Berdasarkan kedua prasasti tersebut,
jelaslah yang digunakan merupakan
perhitungan  tithi, bukan pawukon
sebagaimana terlihat pada prasasti-
prasasti yang dikeluarkan sejak tahun
916 Saka. Rupa-rupanya tahun 916 Saka
merupakan satu tonggak yang penting
dalam peradaban wariga di Bali, karena
sejak saat itu, penggunaan sistem

pawukon lebih sering digunakan terutama
pada prasasti-prasasti berbahasa Jawa
Kuna. Artinya, ada kesinambungan
antara sistem pawukon dengan bahasa
Jawa Kuno pada prasasti-prasasti Bali
Kuno. Dengan kata lain, nampaknya
perhitungan pawukon ini berasal dari
Jawa.

Di Jawa, terutama pada masa Jawa Kuno,
kita sebut saja satu contoh prasasti tertua
yang menggunakan bahasa Jawa Kuno
untuk membandingkan penanggalannya
dengan prasasti Bali Kuno. Prasasti yang
dimaksud adalah prasasti Sukabumiyang
berasal dari tahun 726 Saka. Prasasti ini
merupakan tonggak awal penggunaan
bahasalJawaKunoyangsejauhinitercatat
didalam dokumen resmi. Prasastiini pula
yang memuat kalender pawukon untuk
pertama kalinya di Jawa. Adapun dalam
prasasti ini diterangkan bahwa prasasti
diterbitkan pada hari haryang (hari kedua
dalam perhitungan sadwara), wage (hari
keempat dalam perhitungan paficawara)
dan saniscara (hari ketujuh dalam
perhitungan saptawara). Sehingga dapat
dinyatakan bahwa prasastiini merupakan
catatan tertua yang memuat kombinasi
penanggalan tersebut. Sebelum tahun
tersebut, memang prasasti-prasasti
di Jawa telah memuat hari saptawara
semisal prasasti Canggal yang berangka
tahun 654 Saka menunjukkan bahwa
prasasti tersebut terbit pada varendau
(varaindau) atau hari Senin. Namun perlu
diperhatikan bahwa hari Senin adalah

SELAYANG PANDANG WARIGA DI BALI



WARIGA SIDDHI

satu-satunya hari yang disebutkan
tanpa adanya penyebutan kombinasi
hari lainnya sebagaimana yang lazim
ditemukan pada prasasti-prasasti yang
ditemukan belakangan. Oleh sebab ity,
jelaslah bahwa penambahan wewaran
yang lain dalam prasasti Sukabumi
adalah khas Jawa.

Selain data-data prasasti tersebut di
atas, nampaknya juga berkembang
suatu  mitologi  tentang  kalender
pawukon. Mitologi ini berupa cerita yang
menunjukkan tiga puluh wuku yang
dikenal sekarang. Di dalam buku ini,
mitologitersebutdidapatdarisatusumber
berjudul Katuturan Purwaning Wariga
(Ceritera Watugunung) yang diterbitkan
pada tahun 1988 oleh W. Simpen AB.
Berdasarkan keterangan yang diberikan
oleh penulis buku tersebut, cerita ini
dipetik dari teks Medang Kemulan. Untuk
lebih jelasnya, cerita yang dimaksud
adalah sebagai berikut.

Awal dari wariga dimulai dari pernikahan

antara Dewi Sinta dengan Sang

Watugunung, menyebabkan adanya

perhitungan urip serta tata letak dari

wuku dan seluruh wewaran. Diceritakan

ada raja bernama:

1. Sang Giri Suara, berkuasa di : Emalaya
(Himalaya)

2. Sang Kuladewa, berkvasa di
Pasutranu

3. Sang Rajatalu, berkuvasa di
Winekatalu

4. Sang Mertabuana, berkuasa di
Mergawisaya

5. Sang Wariksaya, berkuasa di : Gregu

6. Sang Wariwisaya, berkuasa di
Waragadiasuara

7. Sang Merikjulung, berkuasa di
Sekarkencana

8. Sang Sungsangtaya, berkuasa di :
Sugraha

9. Sang Dugulan, berkuasa di
Tunggulbuana

10.Sang Puspita, berkuasa di : Jenara

11. Sang Langkir, berkuasa di : Lekamanik

12.Sang Medangsia, berkuasa di
Padapanpetak

13. Sang Pujut, berkuasa di : Pujingga

14.Sang  Paang, berkuasa di
Pangkuwarsa

15.Sang Keruru, berkuasa di : Rurukgansa

16.Sang Merangsinga, berkuasa di
Samirang

17. Sang Tambir, berkuasa di : Kawiri

18.Sang Medangkusa, berkuasa di
Kusianagara

19.Sang Matal, berkuasa di : Matala

20.Sang Uye, berkuasa di : Padengenan

21.Sang Manailjaya, berkvasa di
Karangijal

22.Sang Parangjagat, berkuasa di
Pangundaran

23.Sang Mahajana, berkuasa di
Balindungan

24.Sang  Wirauguh, berkuasa di
Gandawirana

25.5Sang Ringgi, berkuasa di : Gitaapsari

26. Sang Kalauh, berkuasa di : Sumirang



27.SangPrabuKulagirimemilikiduaorang
istri yang bernama Dewi Sintakasih
(anak dari Bhagawan Gadisura) dan
Dewi Sanjiwretia (Dewi Landep) anak
dari Danghyang Pasupati, berkuasa di
Kundadwipa.

Sesudah Dewi Sintakasih ngidam, Sang
Prabu Kulagiri berbicara kepada kedua
istrinya. la memberitahu akan pergi ke
Gunung Semeru untuk bertapa, serta
mengingatkan kepada kedua istrinya
agar tinggal di istana untuk selamanya.
Kedua istrinya pun setuju. Setelah
pembicaraan tersebut selesai, kemudian
Sang Prabu Kulagiri berjalan menuju
lereng Gunung Semeru. Perjalanannya
sangat panjang melewati gunung, jurang
yang dalam dan terjal, hingga sampai
di tempat pertapaan. Di sana beliau
bertapa, memusatkan pikiran, mengatur
pernafasan, menuju kehampaan. Lama
beliau bertapa sekitar 8o yuga. Karena
terlalu lama bertapa, hingga janggut dan
kumis beliau menjuntai.

Tidak dikisahkan Sang Prabu bertapa, kini
diceritakan DewiSintakasihkehamilannya
telah menginjak 8 bulan, Dewi Sintakasih
kemudian berkata pada Dewi Sanjiwretia,
membicarakan tentang Sang Prabu
yang tak kunjung datang, serta telah
mendekati akhir masa kehamilannya.
Karena telah lama Sang Prabu belum
datang, kemudian Dewi Sintakasih

dan Dewi Landep pergi bersama-sama
mencari suaminya ke Gunung Semeru,
di tempat beliau bertapa. Perjalanannya
cepat, hingga sampai pada pertengahan
puncak Gunung Semeru. Dewi Sintakasih
teramat sakit perutnya karena kontraksi.
Mereka berdua melihat sebuah batu
yang pipih, lalu keduanya beristirahat
di sana. Dewi Sintakasih mengalami
kontraksi selama 108 hari, dan akhirnya
beliau melahirkan seorang anak laki-laki.
Pada saat anaknya lahir, batu tersebut
terbelah, karena saking besar bayinya.

Bayi itu berkulit hitam. Dewi Sintakasih
dan Dewi Landep sangat gelisah saat
itu. Kemudian Sang Hyang Padmayoni
(Hyang Brahma) datang dan bertanya
kepada Dewi Sintakasih dan Dewi
Landep, "“Apa yang sedang kalian
risaukan?” Dewi Sintakasih dan Dewi
Landep memberi hormat lalu menjawab,
“*Hamba ditinggalkan oleh suami bertapa
ke Gunung Semeru, di saat hamba mulai
ngidam sampai kini, hingga hamba
telah melahirkan anak, dia tidak datang.
ltulah yang menyebabkan hamba gelisah
sampai datang ke sini.”

Bhatara Brahma sangat senang,
mendoakanagarbayiitupanjangumurdan
termasyur. Juga agar tidak dapat disakiti
oleh Dewa, para Danawa, Detia (raksasa),
Manusia, tidak terbunuh ketika malam
dan siang serta tidak terluka oleh semua

* Dewi Sintakasih dan Dewi Landep, berdasarkan urutannya adalah nomor 28 dan 29.

SELAYANG PANDANG WARIGA DI BALI



WARIGA SIDDHI

senjata. Tetapi pada akhirnya Bhatara
Wisnu yang akan bisa membunuhnya.
Selanjutnya Ida Bhatara Brahma
memberi nasihat agar Dewi Sintakasih
menjaga bayinya dengan baik. Dewi
Sintakasih dan Dewi Landep menuruti
nasihat itu lalu berkata, “Baiklah tuanku.”
Kemudian Bhatara Brahma kembali ke
Brahmaloka. Setelah Ida Bhatara Brahma
pergi, Dewi Sintakasih dan Dewi Landep
pulang sambil membawa bayinya. Tidak
dikisahkan selama perjalanan hingga
sampai keduanya di Istana.

Bayi tersebut tumbuh dengan cepat.
Setiap hari memakan ketupat dengan
rakus, hingga ibunya kesulitan merawat
karena nafsu makannya yang tinggi.
Ditanakkan nasi satu kukusan, dua
kukusan juga dilahapnya sekalian.
Setiap pagi ibunya sangat kesusahan,
karena tiap memasak di dapur, anaknya
selalu datang. Baru saja mengaduk
nasi, datang anaknya meminta makan
pada ibunya. Anaknya diberitahu untuk
menunggu sebentar, karena nasi yang
ditanak belum matang. Akan tetapi
anaknya selalu merengek, karena sangat
kelaparan. Ibunya marah kemudian
mengambil sendok nasi, lalu memukul
kepala anaknya hingga terluka dan
darahnya mengucur. Anaknya merintih
kesakitan hingga berguling di tanah
karena merasa sangat kesakitan. la
menangis hingga paroh waktu ketiga
(dawuh tiga), kemudian berkata kepada
ibunya bahwa ia akan pergi. Ibunya
pun marah kemudian berkata, “Baiklah

pergi saja kau.” Anak itu lalu pergi
meninggalkan ibunya karena pikirannya
kalut. la pergi menuju Gunung Himalaya
untuk bertapa dan mencari makanan.
Jika tidak terpenuhi, dia akan memporak-
porandakan Himalaya.

Sesampainya di Himalaya ditemukan
sebuah batu berbentuk pipih. Di sana
kemudian dia bertapa untuk memohon
kesaktian dan kemasyuran. Hingga
beberapa waktu kemudian datang Ida
Sang Hyang Siwa Budawesa memberikan
anugerah, dan diberikan nama “Ki
Watugunung”, karena keteguhannya
dalam bertapa. Selanjutnya diberikan
kesaktian, tidak akan bisa dikalahkan
oleh Dewa, Detia (raksasa), Manusia,
utamanya akan mengalahkan para
raja yang jumlahnya sebanyak dua
puluh tujuh. Bharata Sang Hyang Siwa
Budawesa juga menjelaskan bahwa yang
akan membunuh sang Watugunung
adalah  Sang Matriwikrama yang
berkepala penyu, bernama Empas,
bersenjatakan kuku yang kuat dan tajam.

Sesudah mendapatkan anugerah setelah
bertapa, sang Watugunung lalu pergi
menuju Kerajaan Himalaya. Sesampainya
di Himalaya Sang Watugunung terus
menerus memporak-porandakan tempat
itu guna mencari makanan. Sekali makan,
ia bisa menghabis satu kukusan. Bahkan
ia juga dapat menghabiskan hingga
1000 kukusan. Kemudian di saat ada
orang yang sudah berkeluarga menuju
pemandian, perempuan itu diperkosa



oleh | Watugunung di jalanan dan
diketahui oleh suaminya.

Seluruh penduduk Himalaya mengalami
kesulitan karena ada seorang anak yang
datang berprilaku semena-mena, ia
mengambil makanan serta mengacau.
Karena itu, dengan cepat dilaporkan pada
Maharaja Girisuara. Sesudah didengar
laporan itu, Sang Prabu sangatlah marah,
kemudian menyiapkan pasukan untuk
membunuh [ Watugunung. Hingga semua
yag ada di Himalaya turut mengepung
dan menyerang | Watugunung. la ditikam
dan dipukul. Ada yang menikam dengan
tombak dari depan dan belakang, diikuti
juga darikanan dan kirinya. | Watugunung
teguh berdiri tidak terluka oleh senjata
yang digunakan untuk menyerangnya.
Pasukan Himalaya kesulitan lalu mundur.
Sang Prabu Girisuara sangat terpukul
melihat pasukannya banyak yang
tewas, ada juga yang mengalami luka
berat, kemudian beliau berkata, “Apa
yang menyebabkan kalian semua tidak
berdaya, katakan kepadaku.” Seperti ini
jawab rakyatnya, “Kami semua tidak ada
yang mampu melawannya tuanku, musuh
itu terlampau sakti.” Karena itulah raja
Girisuara lalu turun berperang melawan
Sang Watugunung. Pertempuran itu
sangat sengit dan bergemuruh. Mereka
saling serang, saling tikam, tapi sama-
sama tidak terluka. Tidak dikisahkan
kalah, Maharaja  Girisuara  dalam
peperangan, kemudian tunduk pada Sang
Watugunung. Ternyata Girisuara adalah
ayah dari Sang Watugunung.

Selanjutnya Sang Watugunung
menyerang Raja Kuladewa, di kerajaan
Putrastanu. Peperangan berlangsung
dengan sengit. Sang Watugunung
dikepung. Raja Kuladewa kalah dan
tunduk. Berlanjut Sang Watugunung
menaklukan Raja Talu, Raja Mertabuana,
Raja Wariksaya, Raja Marikjulung, Raja
Sungsangtaya, Raja Dungulan dan semua
raja-raja itu kalah. Pada akhirnya, dua
puluh tujuh raja berhasil ditaklukkan oleh
Sang Watugunung. Setelah itu kemudian
Sang Watugunung menjadi penguasa
di bumi Himalaya, mengakibatkan
kesejahteraan.  Sang  Watugunung

berkuasa selama 150 tahun.

Dikisahkan Sang Prabu Watugunung
selalu berdiskusi dengan para raja yang
telah di taklukkannya. la bertanya adanya
musuh lain yang berkuasa. Para raja
tersebut menjawab, “Tuanku Maharaja
Giri Himalaya, ada dua orang Raty,
rupanya cantik dari kerajaan Kundadwipa.
Jika keduanya berhasil dikalahkan, sangat
sesuai jika tuanku Maharaja jadikan istri.
Sang Watugunung pun setuju akan hal
itu. Kemudian mengumpulkan pasukan,
untuk menyerang Kerajaan Kundadwipa.
Sesudah semuanya siap, kemudian
mereka bergerak. Para pasukan dari
Kundadwipa juga telah bersiaga.
Sesudah semuanya saling berhadapan
tidak terhingga gemuruh sengitnya
peperangan. Pada akhirnya takluk
juga kedua Ratu Kundadwipa tersebut,
kemudian, keduanya dijadikan istri.

SELAYANG PANDANG WARIGA DI BALI



WARIGA SIDDHI

10

Beberapa waktu kemudian setelah
sekian lama menikah, Sang Watugunung
menyuruh  istrinya  untuk  mencari
kutu di rambutnya. Kedua Istrinya
pun menyanggupi, kemudian Prabu
Watugunung dicarikan kutu rambutnya.
Pada saat Prabu Watugunung dicarikan
kutu rambutnya, kemudian muncul
tanda berupa gempa, hujan deras dan
angin ribut. Para Dewa di surga pun
gaduh, karena ada tanda yang tidak
baik. Kemudian para Dewa menghadap
kepada Hyang Pramasuniatatwa (Hyang
Tripurusa), menanyakan tentang tanda
tersebut. Beliau lalu berkata, “Mungkin
ada manusia yang berlaku tidak sesuai,
melakukan yang tidak seharusnya.
Kemudian Hyang Pramasuniatatwa
menugaskan Danghyang Narada
untuk turun ke dunia untuk mengamati
tingkah manusia. Danghyang Narada
pun dengan cepat pergi. Dilihatlah Sang
Prabu Watugunung sedang dicarikan
kutu rambut oleh kedua istrinya. Setelah
dilihat tingkah Sang Watugunung dengan
istrinya, Hyang Narada kembali ke surga
dengan cepat.

Setelah sampai di surga, Dang Hyang
Narada lalu memberitakan bahwa
Sang Watugunung memperistri kedua
ibunya. Perbuatan yang sungguh tidak
patut dilakukan oleh seorang manusia.
Mendengar laporan dari Sanghyang
Narada, Sang Hyang Pramasuniatatwa
sangat marah. Kemudian berkata, “Oh
engkau Watugunung, semoga mati
dibunuh oleh sang Hyang Narayana,

karena berlaku tidak patut. Manusia
tidak patut memperistri ibu kandung,
ibu tiri, janda, saudara kemenakan, bibi,
serta cucu. Itu tidak boleh dijadikan istri.
Serta jika ada yang melanggar, arwah dari
orang tersebut tidak akan menemukan
jalan yang baik, dilempar ke kawah
“Cambra-gohmuka”. Seperti itu kutukan
dari Sang Hyang Tripurusa.

Diceritakan Dewi Sintakasih dan Dewi
Landep, mencari kutu di rambut Sang
Watugunung. Keduanya mencari
bersama-sama  di kepala  Sang
Watugunung, hingga ditemukan bekas
luka di kepala Sang Watugunung. Karena
itu, kedua istrinya teringat akan masa
lalu, pada saat memukul kepala anaknya
dengan sendok nasi (siyut). Hal itulah
yang kemudian mereka pikirkan, jangan-
jangan suami mereka itu sebenarnya
adalah anak mereka. Dewi Sintakasih
dan Dewi Landep pun terdiam, tidak
mampu berkata-kata. Kemudian
Sang Watugunung berbicara kepada
kedua istrinya, “Duhai kedua istriky,
apa yang menyebabkan engkau diam,
beritahukanlah, agar diriku tahu!” Kedua
istrinya diam. Tapi pada akhirnya berkata,
“baiklah Sang Prabu, yang menyebabkan

aku terdiam adalah karena aku ngidam”.

Kembali Sang Watugunung berkata,
“Apa yang kau idamkan?” Berkata kedua
istrinya, “Aku ingin mempunyai mady,
yakni istri Ida Bhatara Wisnu, yang
bernama Dewi Nawangratih”. Demikian
jawab kedua istrinya. Sang Watugunung



menyanggupi. Kemudian Sang
Watugunung dengan cepat mengutus
SangWarigadian ke surga, untuk melamar
istri Bhatara Wisnu. Diceritakan dengan
cepat perjalanan Sang Warigadian. Tidak
dikisahkan dalam perjalanan, sampailah
disurga.lamenghadap BhataraWisnulalu
menyampaikan pesan bahwa bermaksud

untuk melamar Dewi Nawangratih.

Setelah pesan itu dihaturkan, Ida Bhatara
Wisnu marah besar. Surat tersebut
dirobek, kemudian beliau berkata, “Kau
Warigadian. Kembalilah kau. Beritahu
pada rajamu, agar dia cepat datang
beserta membawa senjata. Jika aku kalah
dalam bertarung, ketika itulah ambil dan
peristri Dewi Nawangratih istriku”. Sang
Warigadian pun mohon diri. la sampai
dengan cepat dan menghadap Sang
Watugunung. Setelah perkataan Bhatara
Wisnu disampaikan, Sang Watugunung
menjadi sangat marah, kemudian
memerintahkan untuk menabuh
kentongan sebagai tanda perang. Tidak
terhitung pasukan Sang Watugunung dan
senjatanya, mereka mengendarai gajah
dan kuda. Dengan cepat berjalan menuju
surga.

Diceritakan Ida Bhatara Wisnu telah
siap, disertai para bangsa Dewata, para
pendeta surga (Sapta Rsi), Dewa Catur
Lokapala, danparabangsaKingkaraGana.
Semua telah siap dengan senjatanya.
Ketika sudah saling berhadapan, mulailah
peperangan, saling serang. Sangat sengit
peperangan itu. Dentingan benturan

senjata memekakan gendang telinga.
Pasukan melawan pasukan, seluruh raja
berhadapan dalam peperangan itu. Para
bangsa wuku menghadapi, serangan
bangsa Dewata: Indra, Baruna, Kuera,
Yaka saling mengepung. Sang Kursika,
terbunuh oleh Sang Ukir, Sang Garga
terbunuh oleh Sang Warigadian, semua
takluk melarikan diri. Segera Sang Hyang
Wisnu menaiki burung Garuda yang
bernama Kagapati, bersayap cakra,
berperang melawan bangsa Wuku. Semua
bangsa Wuku terbunuh, di antaranya:
Ukir, Kulantir, hingga Dukut. Semuanya
terbunuh oleh Bhatara Wisnu.

Sang Watugunung marah melihat
semua itu, bagaikan api yang tersiram
minyak. Dengan cepat Sang Watugunung
dikepung oleh para Dewata dari sembilan
penjuru arah mata angin (Nawasanga),
akan tetapi Sang Watugunung tidak
kesulitan menghadapi mereka. Sang
Hyang Wisnu terpukul dan menangisi
tersedu-sedu, kemudian  datanglah
mertuanya yang bernama Bhagawan
Wrespati, berbicara dengan Bhatara
Wisnu, “Apa yang menyebabkan dewa
menangis, katakan pada diriku!”. Sang
Hyang Wisnu menjawab, "“Baiklah
Sanghyang Mahayati sebabnya aku
bersedih, karena aku dikalahkan oleh
Si  Watugunung. Tidaklah terhingga
rasa sakitku, karena kalah perang dari
manusia yang berperilaku buruk. Kembali
Bhagawan Worespati berkata, “Baiklah
Dewa, janganlah Dewa berberat hati. Ini
ada ipar Dewa yang bernama Bhagawan

SELAYANG PANDANG WARIGA DI BALI

1



WARIGA SIDDHI

12

Lumanglang yang berwujud laba-laba,
tugaskanlah dia untuk memata-matai
Sang Watugunung”. Bhatara Wisnu pun
setuju. Kemudian Bhagawan Wrespati
memerintahkan Bhagawan Lumanglang.
Ketika Bhagawan Lumanglang datang,
segera diperintahkan untuk turun ke
bumi memata-matai Sang Watugunung.

Diceritakan Sang Watugunung sedang
di tempat tidur bersama dengan kedua
istrinya, kemudian keduanya bertanya,
“Tuanku  Sang Prabu, bagaimana
peperangannya?”. Sang Watugunung
pun berkata: “Duhai istriku, aku berhasil
memenangkan  peperangan.  Sang
Hyang Wisnu telah kalah, aku akan
segera memperistri Dewi Nawangratih,
istri dari Sanghyang Wisnu”. Seperti
itu jawab Sang Watugunung kepada
istrinya. Kedua istrinya bertanya lagi,
“Tuanku Sang Prabu, hamba terkejut
pada kesaktian tuanku yang tidak
terkalahkan oleh Dewa, Manusia Sakti
serta tidak terluka oleh senjata. Jika
tuanku berkenan beritahukanlah hamba
siapa yang menganugerahkan itu.” Sang
Watugunung menjawab, “Wah istriku,
terlalu berat permintaanmu, berbahaya
jika kiranya ada yang mendengarkan.”
Istrinya mendesak menanyakan,
kemudian Sang Watugunung berkata,
“Engkau tidak boleh menyebarkannya
karena ini sangat berbahaya, aku akan
memberitahumu. Awalnya ketika daku
bertapa, dianugrah oleh Ida Bhatara
Siwatatwa. Kesaktianku tidak kalah
oleh Dewa, Bhuta, Danawa, Kala

Raksasa serta Manusia sakti. Tapi yang
akan mengalahkan daku, jika ada raja
yang sakti berkepala penyu dengan
senjata kuku kuatnya, di sana aku
akan tewas". Karena pembicaraan
tersebut didengar juga oleh Bhagawan
Lumanglang yang berwujud laba-laba.
Bhagawan  Lumanglang  kemudian
segera kembali ke surga, menghadap
pada Bhatara Wisnu, diberitahukan apa
yang didengar tadi. Karena demikian
kemudian Bhatara Wisnu ingat akan
kesaktia,nya, kemudian mengubah rupa,
berkepala seribu, berupakan penyu
dengan kuku tangan panjang dan kuat.
Di hari berikutnya sekitar paruh waktu
ketiga (Dauh tiga), kemudian pergi untuk
menyerang Sang Watugunung. Pada
saat itu tepat pada hari Minggu Kliwon
(Radite Kliwon). Seluruh bangsa Dewata
datang berbondong-bondong, Sang
Watugunung pun telah siaga. Sesudah
berhadapan, peperangan segera dimulai.
Peperangan berjalan dengan dahsyat,
mereka saling serang, Sang Watugunung
taklukdalam peperangan. KemudianSang
Watugunung jatuh ke tanah Bumi. Hal
inilah awal dari penyebutan Watugunung
Runtuh. Yang berarti Watugunung
yang jatuh. Sang Watugunung tewas
dengan mengenaskan. Pada hari
Sang Watugunung tewas, disebut hari
“Sandung Watang”. Pada hari Senin
Umanis (Soma Umanis), Bhagawan
Buda datang menghidupkan Sang
Watugunung. Kemudian ia hidup seperti
sediakala. Bhatara Wisnu menyerang
Sang Watugunung lagi. Sehingga Sang



Watugunung hanya hidup satu paruh
waktu (adawuh).

Pada hari Kamis Wage (Wrespati Wage),
Bhagawan Wrespati datang. la merasa
kasihan melihat Sang Watugunung
kemudian dihidupkan oleh beliau. Sang
Watugunung kembali hidup seperti
sediakala. Hidup pada sekitar paruh
waktu ketiga (Dawuh Tiga). Lalu dibunuh
lagi oleh Bhatara Wisnu. Pada hari Jumat
Kliwon (Sukra Kliwon) Bhatara Siwa tahu
tentang kematian Sang Watugunung,
kemudian beliau menghidupkan
Sang Watugunung. Tak pelak Sang
Watugunung hidup lagi. Bhatara Wisnu
datang lagi dan akan membunuhnya.
Tetapi kemudian Bhatara Siwa berkata
kepada Bhatara Wisnu, “Anakku, jangan
kau bunuh lagi | Watugunung. Jika kau
bunuh akhirnya tidak akan ada cerita
yang bisa diceritakan dikemudian hari.
Diamkanlah Si Watugunung”. Bhatara
Wisnu  menjawab, “Terlalu  besar
kesalahan Si Watugunung. lbunya ia
jadikan istri. la telah melawan kodrat
alam.” Berkatalah Sanghyang Siwa
diikuti dengan kutukannya, “Untuk
selanjutnya tidak akan ada pernikahan
yang demikian, sebab tidak patut
memperistri ibu.” Demikian kutukan
dari Bhatara Siwa. Bhatara Siwa berkata
lagi pada Bhatara Wisnu, “Selain
membunuhnya, engkau boleh melakukan
apa saja pada Si Watugunung karena
terlalu besar dosanya.” Bhatara Wisnu
berkata, “Baiklah Watugunung, semoga
engkau jatuh setiap enam bulan” Sang

Watugunung menjawab, “Baiklah jika
tuanku berkenan memberikan hamba
pengampunan. Hamba mohon, jika
hamba tiba di lautan, agar dunia panas,
sehingga hamba tidak kedinginan. Jika
hamba sampai di tegalan, agar ada hujan
yang deras, sehingga hamba tak hangus
kepanasan. Karena demikian kemudian
bangsa wuku dan bangsa pendeta
(Rsi) dihidupkan kembali. Wewaran
dihidupkan oleh Sanghyang Ketu. Mereka
yang terbunuh 3 kali, dihidupkan atau di-
urip sebanyak 3 kali. Bagi yang terbunuh
4 kali, dihidupkan 4 kali. Yang terbunuh
5 kali, dihidupkan 5 kali Yang terbunuh
6 kali, dihidupkan 6 kali. Yang terbunuh
7 kali, dihidupkan 7 kali. Yang terbunuh
8 kali, dihidupkan 8 kali. Yang terbunuh
9 kali, dihidupkan g kali. Yang terbunuh
10 kali, dihidupkan 10 kali. Itulah yang
menyebabkan Wewaran hidup seperti
sedia kala.

Cerita hidup dan mati (pati urip) wewaran
dandewa Rsisepertidiatas, menyebabkan
munculnya cerita tentang hari-hari suci
(Rahinan). Pada hari Saniscara Umanis
Watugunung, seluruh bangsa Dewata
turun  untuk  membersihkan  Sang
Watugunung. Karena itu ada upacara
untuk menyucikan lontar. Pada hari
Radite Paing Sinta itu konon disebut hari
Banyu Pinaruh, dan membersihkan diri
dengan kumkuman. Pada saat itu para
Dewata membuat (merumuskan) cerita,
yang menyebabkan adanya diwasa, Wuku
yang berkaitan dengan Panca Rsi.

SELAYANG PANDANG WARIGA DI BALI

13



E Adapun Panca Rsi yang bertempat di Mandala. Sedangkan yang bertempat
= Pancawara ialah Sanghyang Garga pada di Sadwara yakni Indra pada Tungleh.
< Kliwon, Sanghyang Kursika pada Umanis. Baruna pada Aryang. Kuera pada Urukung.
E Sanghyang Metri pada Paing. Sanghyang Baya pada Paniron. Hyang Bajra pada
; Kurusia pada Pon. Sanghyang Pretanjala Was, Sanghyang Erawana pada Maulu.
pada Wage. Adapun Sanghyang Ekataya Kemudian Sapta Rsi yakni Sanghyang
bertempat pada Taliwangke. Sanghyang Baskara pada Radite. Sanghyang Candra
Timira pada Pepet. Sanghyang Kali(ma) pada Soma. Sanghyang Angkara pada
pada Mengga, menjadi Dwiwara. Anggara. Sanghyang Udaka pada Buda.
Sanghyang Cika pada Dora. Sanghyang Sanghyang Suraguru pada Wrespati.
Wecika pada Waya. Sanghyang Manacika Sanghyang Bregu pada Sukra. Sanghyang
pada Biantara menempati di Triwara. Wasu pada Saniscara.
Sanghyang  Caturpala, menempati
Caturwarayakni Bhagawan Bregu pada Sri. Berikut ini adalah daftar wewaran,
Bhagawan Kanua pada Laba. Bhagawan beserta urip dan letaknya pada arah mata
Janaka pada Jaya. Bhagawan Narada pada angin.
Tabel 1. Wewaran, Urip dan Arah
I S S N
14 Eka Wara Luang Barat Laut
Dwi Wara Menga 5 Timur
Pepet 4 Utara
Tri Wara Dora 9 Selatan
Wahya 4 Utara
Byantara 7 Barat
Catur Wara Sri 6 Timur Laut
Laba 3 Barat Daya
Jaya 1 Barat Laut
Mandala 8 Tenggara
Panca Wara Umanis 5 Timur
Paing 9 Selatan
Pon 7 Barat
Wage 4 Utara
Kliwon 8 Tengah




Sad Wara Tungleh 7 Barat
Aryang 6 Timur Laut
Urukung 5 Timur
Paniron 8 Tenggara
Was 9 Selatan
Maulu 3 Barat Daya
Sapta Wara Redite 5 Timur
Soma 4 Utara
Anggara 3 Barat Daya
Buda 7 Barat
Wrespati 8 Tenggara
Sukra 6 Timur Laut
Saniscara 9 Selatan
AstaWara Sri 6 Timur Laut
Indra 5 Timur
Guru 8 Tenggara
Yama 9 Selatan
Ludra 3 Barat Daya
Brahma 7 Barat
Kala 1 Barat Laut
Uma 4 Utara
Sanga Wara Dangu 5 Timur
Jangur 8 Tenggara
Gigis 9 Selatan
Nohan 3 Barat Daya
Ogan 7 Barat
Erangan 1 Barat Laut
Urungan 4 Utara
Tulus 6 Timur Laut
Dadi 8 Tengah

SELAYANG PANDANG WARIGA DI BALI

15



WARIGA SIDDHI

16

Sedangkan untuk Dasa Wara, tidak adalah urip serta hakikat atau jatining
dari Dasa Wara tersebut. Oleh karena ity,

dibuatkan tabel berbeda sebagai berikut.

dijelaskan arah yang dihuni oleh
wewaran ini. Namun yang dijelaskan

Tabel 2. Dasawara, Urip dan Jatining

I S S

Dasa Wara Pandita Sura
Pati 7 Kala Mertyu
Suka 10 Sang Hyang Smara
Duka 4 Durga
Sri 6 Maha Merta
Manuh 2 Kala Rupa
Manusa 3 Sang Hyang Suksma
Raja 8 Kala Ngis
Dewa 9 Sang Hyang Dharma
Raksasa 1 Sang Hyang Kalamoha

Selain wewaran, berikut ini adalah urip Daftar ini penting dipahami dalam rangka

dan tempat wuku di arah mata angin. perhitungan lanjutan.

Tabel 3. Wuku, Urip dan Arah

No BT E] Urip Jatining
1 Sinta 7 Barat
2 Landep 1 Barat Laut
3 Ukir 4 Utara
4 Kulantir 6 Timur Laut
5 Tolu 5 Timur
6 | Gumbreg 8 Tenggara
7 | Wariga 9 Selatan
8 Warigadean 3 Barat Daya
9 |Julungwangi 7 Barat
10 | Sungsang 1 Barat Laut
11 | Dungulan 4 Utara
12 | Kuningan 6 Timur Laut
13 | Langkir 5 Timur




Medangsia 8 Tenggara
15 | Pujut 9 Selatan
16 | Pahang 3 Barat Daya
17 | Krulut 7 Barat
18 | Mrakih 1 Barat Laut
19 | Tambir 4 Utara
20 | Madangkungan 6 Timur Laut
21 | Matal [ Timur
22 | Uye 8 Tenggara
23 | Menail 9 Selatan
24 | Perangbakat 3 Barat Daya
25 | Bala 7 Barat
26 | Ugqu 1 Barat Laut
27 | Wayang 4 Utara
28 | Klau 6 Timur Laut
29 | Dukut [ Timur
30 | Watugunung 8 Tenggara

Pengenalan Singkat Sistem Wariga
di Bali

lmu wariga di Bali sesungguhnya
mengajarkan kepada umat manusia
di muka bumi ini bahwa benda-benda
bersinar di  langit ~mempengaruhi
kehidupan di jagat raya. Benda -
benda langit tersebut menjadi dasar
perhitungan wariga, sebab unsur — unsur
yang membangun sistem wariga tersebut
merupakan simbol benda — benda langit
tersebut.

Pelaksanaan ajaran Agama Hindu
dan adat-istiadat Bali tidak terlepas

dari perhitungan wariga yang lazim
digunakan di pulau ini. Perhitungan
wariga  memberikan tuntunan untuk
menggunakan waktu dengan sebaik-
baiknya dan memegang peranan penting
dalam tradisi Hindu di Bali. Dalam Lontar
Wariga disebutkan bahwa “Wariga pinaka
bungkahing agama” yang berarti wariga
sebagai dasar pelaksanaan ajaran agama.
(baca : agama Hindu di Bali).

llmu wariga yang berkembang di Bali,
yang juga sebagai dasar perhitungan
Penanggalan (Kalender Bali) ditinjau
dari unsur matematis, unsur sistematis
dan unsur geografisnya merupakan

SELAYANG PANDANG WARIGA DI BALI

17



WARIGA SIDDHI

18

asli perhitungan bumi pramana. Unsur
matematis adalah keakuratan sistem
wariga di dalam menentukan umur
tahun, umur bulan dan umur hari. Unsur
sistematis adalah keakuratan ilmu
wariga dalam menentukan hari-hari raya
keagamaan dalam tradisi Hindu di Bali.
Unsur geografis adalah sesuai dengan
tempat dan kondisi dimana ilmu wariga
itu diterapkan.

Padewasan merupakan penerapan ilmu
wariga yang di dalamnya menguraikan
tentang perhitungan waktu dan baik
buruknya hari. Padewasan berasal dari
kata “dewasa” mendapat awalan “pa”
dan akhiran “an” (pa + dewasa + an).

Dewasa artinya hari pilihan, hari baik.
Dewasa menurut Sir Monir Wiliams,
M.A, K.C.L.LE. di dalam Sankrit — English
Dictionary  disebutkan dengan kata
“Divasa”, adalah bahasa Sansekerta dari
akar kata "Div” yang artinya sinar.

Dari kata "Div” kemudian menjadi kata
divasa berarti sorga, langit, hari. Dari
kata divasa itulah kemudian menjadi kata
dewasa yang artinya hari pilihan atau hari
baik.

Di Bali, terutama dikalangan masyarakat
pedesaan juga berkembang istilah
“duwasa” vyaitu berasal dari akar kata
duwa - asa, duwa artinya ‘kalih”, asa
artinya “pikayun” yaitu “nyikiang pikayun
sang mapinunas kelawan sang mapica”.
Maksudnya adalah menyatukan pikiran

antara pemberi (sang mapica) dan
penerima (sang mapinunas).

Setiap kegiatan keagamaan di Bali selalu
didasari oleh penentuan hari yang baik
untuk mendapatkan hasil yang baik
secara religius. Di samping itu sering juga
di temukan istilah “ala ayuning dewasa”
pada masyarakat Hindu Bali yang artinya
baik buruknya hari. Maksudnya hari itu
ada baik dan ada buruknya, yaitu baik
untuk melaksanakan suatu pekerjaan dan
buruk untuk melaksanakan pekerjaan yang
lainnya.

Sebenarnya hari itu memiliki sifat yang
relatif, tergantungdariorangmemilihuntuk
mempergunakannya. Dengan demikian
untuk memilih hari baik memerlukan
pertimbangan yang matang dan bijaksana
serta mampu membedakan yang baik dan
yang buruk dalam satu kegiatan. Oleh
karenanya perlu diketahui fungsi dari
masing-masing unsur yang membangun
sistem wariga dalam kaitannya dengan .

Sejalan dengan itu, ada beberapa hal yang
perlu diperhatikan dalam ilmu wariga
sebagai dasar pengetahuan wariga yang
juga merupakan unsur yang membangun
sistem wariga. Hal ini adalah: wewaran,
wuku, tanggal/panglong, sasih, dan dawuh.

Unsur-unsur  tersebut dijadikan  dasar
dalam menerapkan ilmu wariga sehingga
memunculkan padewasan. Apabila ingin
memahami ilmu wariga di Bali semestinya
terlebih dahulu memahami unsur-unsur



yang membangun sistem wariga tersebut,
misalnya wewaran beserta dengan
neptu dan rumus-rumusannya, wuku
dengan perhitungannya, meningkat pada
pananggal/panglong dengan penguasaan
ilmu pengalantakanya yang menata posisi
purnama tilem, selanjutnya memahami
perhitungan sasih, dan yang terkhir bisa
menghitung dawuh.

Bagi orang vyang sudah mampu
dalam angulikaken atau menghitung
perhitungan wariga tersebut, maka orang
tersebutlah yang berwenang didalam
aniwakaken atau memberi padewasan
untuk suatu kegiatan.

Sistem Wariga

Wariga merupakan suatu sistem dimana
unsur-unsurnya  saling  terkait dan
berhubungan secara teratur. Unsur—unsur
yang membangun sistem inilah yang
menjadi dasar pengetahuan tentang
wariga di Bali. Sistem ini mesti dipahami
agar dapat menerapkan ilmu wariga
tersebut dalam padewasan.

Dasar yang patut dipahami oleh
seseorang  penekun  wariga  yakni
memahami beberapa unsur seperti
wewaran, wuku, tanggal/panglong, sasih,

dawuh dan trayodasa saksi.

Semua unsur tersebut berpengaruh
terhadap kehidupan makhluk yang ada
di dunia. Unsur tersebut dapat dirunut
dari unsur yang paling kecil sampai yang
paling besar pengaruhnya.

Unsur-unsuryang memiliki pengaruh paling
kecilterhadap padewasan adalah wewaran.
Unsur yang memiliki pengaruh lebih kuat
dari wewaran dalam padewasan adalah
wuku. Unsur yang memiliki pengaruh lebih
kuat dari wuku dalam padewasan adalah
tanggal panglong. Unsur yang memiliki
pengaruh lebih kuat dari tanggal panglong
dalam padewasan adalah sasih. Unsur
yang memiliki pengaruh lebih kuat dari
sasih dalam padewasan adalah dawuh.
Sedangkan unsur yang memberikan
pengaruh lebih kuat dari dawuh dalam
padewasan adalah wetu yaitu wetu Sang
Hyang Tri Dasa Saksi yang merupakan tiga
belas kekuatan atau manifestasi dari Tuhan
Yang Maha Esa.

Bila dicermati sistem wariga tersebut,
maka yang memegang peranan pertama
adalah kesucian lahir batin yaitu tiga
belas kekuatan Tuhan. Yang kedua adalah
dawuh, ketiga sasih, keempat adalah
tanggal panglong, kelima adalah wuku
dan yang terakhir adalah wewaran yang
keseluruhannya merupakan sistem dengan
unsur-unsur yang saling terkait dan
berhubungan secara teratur.

Dalam beberapa lontar di Bali disebutkan
dengan istilah Wepetangsada. Misalkan untuk
menentukan padewasan dalam wariga tidak
bisa ditentukan oleh satu unsur saja walaupun
pengaruh masing-masing unsur tersebut
berbeda, melainkan keseluruhan unsur yang
membangun sistem wariga diintegrasikan
untuk mendapatkan padewasan tertentu
dalam suatu kegiatan.

SELAYANG PANDANG WARIGA DI BALI

19



WARIGA SIDDHI

20

Dari rumusan sistem wariga tersebut
di atas sudah tentunya untuk mencari
dewasa itu, tidak akan sempurna adanya,
tentu ada saja kekurangannya karena
masing-masing unsur yang membangun
berbeda-
dalam

sistem tersebut
beda

padewasan.

wariga
pengaruh kekuatannya

Jika dalam perhitungan

sudah didapat lebih banyak nilai baik ke
atas, berarti sudah bisa dijadikan dewasa
atau hari pilihan. Dari integrasi unsur-
unsur wariga tersebut Telah disadari betul
melahirkan padewasan yang baik dan yang
buruk untuk suatu kegiatan. Untuk lebih
jelasnya bagaimana sistem wariga tersebut
dapat digambarkan sebagai berikut.

trio dasa saksi

tanggal/panglong

wuku

Dewasa

i

( Aktivitas Manusia )

( Moksa/Jagadhita )




Wewaran

Wewaran merupakan salah satu unsur
yang membangun sistem wariga di Bali.
Jika berdiri sendiri wewaran mempunyai
pengaruh paling kecil dalam penentuan
dewasa, sebab wewaran termasuk
hari pasaran dalam tahun wuku yang
diterapkan di Bali. Tetapi jika dalam
satu sistem wewaran juga memegang
peranan penting dalam penentuan
padewasan dalam suatu kegiatan sebab
dari integrasi wewaran dengan unsur lain
yang membangun sistem wariga akan
melahirkan padewasan yang baik untuk
suatu kegiatan dan tidak baik untuk
kegiatan yang lain (ala ayuning dewasa).

Probodipuro (1975 : 37-38) dalam bukunya
menjelaskan bahwa benda-benda langit
yang terdapat di jagat raya ini adalah
berjuta-juta banyaknya. Munculnya hari-
hari adalah berdasarkan perhitungan
planet-planet atau benda langit tersebut.
Ada pasukan bintang dengan planet-
planetnya yang dinamai Watangsista
atau Bima Sakti (Melkweg) yang disebut
tata surya. Dalam hal ini matahari yang
menjadi pusat dan induk dari tata surya
tersebut, sedangkan planet-planet yang
lain menglilinginya secara teratur. Planet-
planet yang menglilingi matahari yang
menjadi dasar perhitungan wewaran atau
hari adalah:
¢ Venus (bahasa Sansekerta Sukra)
adalah planet yang terdekat dengan
bumi, jauh peredarannya 40 juta
km. Jaraknya dari matahari kira-kira
108 juta km, beredar mengelilingi

matahari  dalam  waktu  224,5
hari. Garis tengahnya 12.200 km,
sehingga planet inilah yang paling
terang kelihatan dari bumi. Ternyata
Venus ada enam buah planet yang
memberikan kekuatan (power)
sehingga mampu memberikan sinar
terang yang memantul ke bumi,
sehingga venus mempunyai satelit
yang dianggap mempunyai neptu
enam buah.

Mercurius (bahasa Sansekerta
Buddha) adalah planet yang lebih
besar dari Venus (sukra). Jarak rata-
ratanya dari matahari lebih kurang 58
(lima puluh delapan) juta km. Beredar
menglilingi matahari dalam 88 hari.
Garis tengahnya kira-kira 4.800 km. la
hanya satu sisi menghadapi matahari.
Oleh karena itu sisinya tersebut amat
panas. Mercurius mempunyai satelit
yang dianggap hurip/neptu 7 (tujuh)
buah.

Mars (bahasa Sansekerta Anggara).
Tampak padang-padang tandus di
dalamnya. Jaraknya dari matahari 226
juta km, lama peredarannya 687 hari,
garis tengahnya 6.800 km. Panasnya
kurang dari bumi. Sesudah Venus
planet inilah yang terang cahayanya
kelihatan dari bumi. Warnanya agak
merah, sehingga dengan mudah
dapat mengenalnya. Mars diselubungi
atsmosfir  seperti  bumi.  Mars
mempunyai satelit yang dianggap
hurip/neptu 3 (tiga) buah.

Yupiter (bahasa Sansekerta Wraspati)
adalah planet yang terbesar dengan

SELAYANG PANDANG WARIGA DI BALI

21




WARIGA SIDDHI

22

garis tengahnya 143.000 km, jadi
sepuluh kali lebih besar dari bumi.
Jarak rata-ratanya dari matahari
778 juta km, lintas peredarannya
diselesaikan dalam waktu dua belas
tahun, mempunyai dua belas satelit,
empat buah di antaranya kecil sebesar
bulan, karenanya wraspati dianggap
memiliki hurip/neptu 8 buah.

(bahasa
Sanescara). Planet ini  hampir sama

* Saturnus Sansekerta
dengan Yupiter mempunyai gelang
(cincin) yang mengelilinginya. Garis
tengahnya 120.000 km. Jauhnya dari
Matahari kira-kira 1.426 juta km.
Beredar menglilingi matahari dalam
waktu 29,5 tahun. Saturnus banyak
satelit-satelitnya, tetapiyang terdekat
jumlahnya  sembilan,  karenanya
sanescara dianggap memiliki hurip

sembilan buah.

Planet—planet ini lanjut dijadikan dasar
nama-nama hari dalam saptawara
(seminggu) di tambah dengan matahari
dan bulan sebagai berikut.

1. Redite simbolis dari Matahari

2. Soma simbolis dari Bulan.

3. Anggara simbolis dari Mars.

4. Buddha simbolis dari Mercurius.

5. Wraspati simbolis dariYupiter.

6. Sukra simbolis dari Venus.

7. Sanescara simbolis dari Saturnus.
Demikian  nama-nama hari  yang
dihubungkan dengan tata surya, yang
juga disebut dengan Bima Sakti, di mana

matahari sebagai pusat sedangkan planet-

planet lain bergerak mengelilinginya

secara teratur (Probodipuro, 1975: 37-

38). Selain itu, wewaran dikelompokkan

menjadi sepuluh dari eka wara sampai

dengan dasa wara. Kesepuluh kelompok
tersebut memiliki anggotanya masing-
masing beserta sifat-sifatnya yang khusus.

Berikut adalah kesepuluh wewaran yang

dimaksud beserta dengan sifat-sifatnya:

1. Ekawara : Luang berarti tunggal
(kosong)

2. Dwiwara : Menga berarti terbuka
(terang)

Pepet berarti tertutup
(gelap)

3. Triwara  : Pasah berarti tersisih,
baik untuk Dewa Yadnya
Beteng berarti makmur,
baik untuk Manusa
Yadnya
Kajeng berarti tekanan
tajam, baik untuk Bhuta
Yadnya

4. Caturwara : Sriberarti kemakmuran

Laba berarti berhasil
(pemberian)

Jaya berarti kemenangan
(unggul)

Mandala berarti sekitar
(daerah), mencapai
kemakmuran

5. Pancarawa : Umanis berarti rasa

Paing berarti cipta
Pon berarti idep
Wage berarti angen
Kliwon berarti budhi



6. Sadwara

7. Saptawara :

8. Astawara

: Tungleh berarti tak kekal

Aryang berarti kurus
Urukung berarti punah
Paniron berarti gemuk
Was berarti kuat

Maulu berarti membiak
Redite berarti soca
menanam semua yang
beruas

Soma berarti bungkah
menanam umbi-umbian
Anggara berarti godhong
menanam sayur-sayuran
Buddha berarti kembang
menanam semua jenis
bunga

Wraspati berarti wija
menanam yang
menghasilkan biji

Sukra berarti woh
menanam buah-buahan
Saniscara berarti pager
menanam pagar atau
turus

: Sriberarti makmur

(pengatur)

Indra berarti indah
(penggerak)

Guru berarti tuntunan
(penuntun)

Yama berarti adil
(peradilan)

Ludra berarti peleburan
Brahma berarti pencipta
Kala berarti nilai

Uma berarti pemelihara
(peneliti)

9. Sangawara :

10. Dasawara :

Dangu artinya antara
terang dan gelap
Jangur artinya antara jadi
dan batal

Gigis artinya sederhana
Nohan artinya gembira
Ogan artinya bingung
Erangan artinya dendam
Urungan artinya batal
Tulus artinya langsung
Dadi artinya jadi

Pandita artinya bijaksana
Pati artinya tegas/
dinamis

Suka artinya gembira/
periang

Duka artinya mudah
tersinggung, tetapi
jiwanya seni

Sri artinya kewanitaan,
halus

Manuh artinya selalu
taat, menurut

Manusa artinya
mempunyai rasa sosial
Raja artinya mempunyai
jiwa kepemimpinan
Dewa artinya
mempunyai budi luhur
(kerokhanian)

Raksasa artinya berjiwa
keras, tidak melalui
pertimbangan

SELAYANG PANDANG WARIGA DI BALI

23




WARIGA SIDDHI

24

Wuku

Wuku di dalam bahasa Jawa Kuno, dapat
berarti ruas atau bagian. Hal ini berarti,
satu tahun kalender pawukon terdiri
dari 30 ruas. Satu ruas terdiri dari 7 hari,
sehingga total satu tahun dalam kalender
pawukon adalah 210 hari. Nama-nama
Wuku tersebut yakni: Sinta, Landep,
Ukir, Kulantir, Tolu, Gumbreg, Wariga,
Warigadean, Julungwangi, Sungsang,
Dungulan, Kuningan, Langkir, Medangsia,
Pujut, Pahang, Krulut, Mrakih, Tambir,
Madangkungan, Matal, Uye, Manabhil,
Prangbakat, Bala, Ugu, Wayang, Klau,
Dukut, Watugunung.

Tanggal Panglong

Tanggal Panglong merupakan perhitungan
yang didasarkan pada perjalanan atau
peredaran bulan. Peredaran ini juga
sering disebut sebagai tithi. Tithi ini
dikelompokkan  menjadi dua yakni
$uklapaksa dan krsnapaksa. Suklapaksa
adalah nama lain dari tanggal, sedangkan
krsnapaksa adalah nama lain dari
panglong. Sesuai dengan namanya,

Tabel 4. Nama-nama Tithi

tanggal berarti bulan bertambah besar
cahayanya. Sedangkan panglong adalah
kebalikannya, yakni cahaya bulan semakin
berkurang atau meredup. Peredaran
tersebut dihitung dari tanggal 1 yakni saat
bulan sabit sampai bulan mati (tilem). Bila
dihitung, total hari yang dibutuhkan sejak
bulan sabit menuju bulan mati adalah
selama 30 hari atau 30 tithi. Karena di
dalam satu tahun terdapat 12 bulan, maka
dalam satu tahun terdapat 360 tithi.

Tetapi berdasarkan pangalantaka, ada
yang disebut nguna latri yakni dikurang
satu malam. Oleh sebab itu, jumlah hari
tithi tersebut patut dikurangi menurut
sistem nguna latri atau pangalantaka
tersebut. Menurut sistem yang sama, di
dalam satu tahun terjadi 5 kali atau 6 kali
pangalantaka atau nguna latri. Sehingga
dari total 360 tersebut kemudian
dikurangi 5 atau 6. Iltulah sebabnya
terdapat jumlah hari yang totalnya 354
atau 356 hari dalam satu tahun.? Berikut
ini adalah nama-nama tithi sebagaimana
disebutkan oleh Simpen:

1 Pratipada 1
2 Dwitya 2
3 Tritiya 3
4 Caturtha/ Caturthi 4

2 Perihal pangalantaka, akan dijelaskan lebih mendetail pada bagian lain dari buku ini. Oleh sebab
itu, silahkan lihat bagian yang secara khusus membicarakan perihal pangalantaka.



5 | Pafcatha/ Paficama/ Paficami 5
6 Sadwi/ Sadmi 6
7 Saptama/ Saptami 7
8 Astama/ Astami 8
9 Nawami/ Nawamang 9
10 | Dasama/Dasami 10
11 | Ekadasi 11
12 | Dwidasi 12
13 | Triyodasi 13
14 | Caturdasi 14
15 Paficadasi 15 (Purnama)
No Nama (Krsnapaksa) Panglong
1 Ekakalpa 1
2 Dwiklika 2
3 | Trimuka 3
4 Caturtifca 4
5 Paficanetra 5
6 | Sadgana 6
7 Saptabhuwana 7
8 Astagana 8
9 | Nawadhipa 9
10 | Dasabhuja 10
11 | Ekadasakala 11
12 | Dwidasakala 12
13 | Tridasaguna 13
14 | Caturdasanetri 14
15 | Paficadasabhuja 15 (Tilem)

SELAYANG PANDANG WARIGA DI BALI

25



WARIGA SIDDHI

26

$asih

Sasih berarti bulan. Di dalam satu tahun
kalender, terdapat 12 bulan yang dimulai
dari kasa. Sistem ini sama dengan sistem
yang dimuat dalam ilmu jyotisa. Berbeda
dari anggapan orang kebanyakan bahwa
pergantian tahun biasanya terjadi sejak
bulan pertama atau kasa, ternyata
pergantian tahun menurut kalender ini
terjadi pada sasih kasanga atau caitra.

Tabel 5. Nama-nama Bulan

Caitra adalah istilah lain yang digunakan
untuk menyebut bulan ke sembilan.
Istilah ini berasal dari bahasa Sanskrta.
Menurut sumber-sumber yang ada,
masing-masing bulan yang kita kenal
di Bali memiliki padanannya di dalam
bahasa Sanskrta. Berikut ini adalah nama-
nama bulan tersebut dan padanannya
dalam bahasa Sanskrta.

1 Kasa Srawana
2 | Karo Badrapada
3 Katiga Aswina
4 | Kapat Kartika
5 Kalima Margasira
6 Kanem Pausa

7 | Kapitu Magha
8 | Kaulu Palguna
9 Kasanga Caitra
10 | Kadasa Waisaka
11 | Jyesta Jyesta
12 | Sada Asadha

Caitra adalah istilah lain yang digunakan untuk menyebut
bulan ke sembilan. Istilah ini berasal dari bahasa

Sanskrta.



Tika dan Wariga Bali

Secara geografis pulau Bali terletak
pada 8°3'40"- 8°50'48" Lintang Selatan
dan 114°25'S3"- 115°42'40" Bujur Timur.
Relief dan topografi pulau Bali di tengah-
tengah terbentang pegunungan yang
memanjang dari Barat ke Timur yang
membagi Bali menjadi dua yaitu Bali
Utara dan Bali Selatan.

Air hujan di pegunungan yang diserap
dan disimpan oleh akar pohon akan
keluar menjadi sumber-sumber mata air
yang mengalir ke sungai-sungai. Daerah
aliran sungai inilah yang menjadi sumber
dan aliran irigasi untuk pertanian dan
perkebunan. Anugerah berupa kesuburan
alam Bali juga sangat mendukung
pertumbuhan budaya Bali yang bersifat
agraris religius. Dari cikal bakal inilah lahir
budaya Bali yang bersifat agraris.

Menengok kembali masyarakat Agraris
Bali pada zaman dahulu sebelum tahun
1940, petani Bali dalam melaksanakan
aktifitas bertani di Sawah atau di Tegalan
selalu memperhitungkan keberadaan
cuaca dan waktu (padewasan).

Perhitungan tersebut digunakan dalam
mengelola tanah pertanian, dari awal
pengerjaan tanah sawah sampai pasca
memanen padi. Padewasan selalu
menjadi perhitungan, dengan maksud
dan tujuan agar hasil pertanian yang
didapat selalu dalam keadaan yang baik.

Masyarakat agraris Bali memahami
waktu sebagai sesuatu yang mutlak
dan dapat dibagi-bagi dalam kategori-
kategori, sehingga timbul ala ayuning
dewasa (baik buruknya hari). Ala ayuning
dewasa ditentukan berdasarkan satuan-
satuan dan pola-pola hitungan waktuy,
yang disebut Wariga. Ada waktu baik,
ada waktu Ala (kurang baik). Baik untuk
melakukan suatu pekerjaan tertentu dan
buruk untuk melakukan pekerjaan yang
lainnya. Sehingga ala ayuning dewasa ini
bersifat relatif. Pertimbangan baik dan
buruk adalah pertanda manusia memiliki
wiweka (daya timbang/ akal sehat
dibanding dengan hewan/ binatang).
Bukan hanya itu saja bahkan waktu
dibagi dalam kategori " baik * dan " buruk
*,sehingga muncul * hari baik * dan * hari
buruk .

Untuk pemahaman itu diperlukan
pengetahuan “Ala ayuning Dewasa”.
Ala ayuning dewasa artinya hari itu
mengandung baik dan buruk, vyaitu
baik untuk melakukan satu pekerjaan
dan buruk untuk melakukan pekerjaan
lainnya. Contohnya adalah dewasa
yang disebut “Semut Sadulur”. Hari atau
dewasa ini baik untuk berdagang dan
mengadakan pertemuan, tetapi buruk
untuk melakukan upacara Pitra Yadnya
seperti ngaben dan ngutang jenasah.

Sebelum kehadiran kalender yang sangat
mudah didapati seperti dewasa ini, dalam
mencari padewasan ayu (baik), umumnya
masyarakat menggunakan suatu alat

SELAYANG PANDANG WARIGA DI BALI

27




WARIGA SIDDHI

28

yang dinamakan Tika. Tika adalah

petikan-petikan ajaran wariga yang
merupakan kalender tradisional umat
Hindu di Bali yang bersifat permanen,
yang mempergunakan tanda-tanda
(kode-kode) tertentu, sebagai wakil salah
satu wewaran maupun ingkel. Dengan
Tika inilah masyarakat Bali pada zaman
dahulu tidak saja mencari padewasan
bertani namun juga dalam aktifitas
Panca Yadnya. Dengan demikian fungsi
Tika memang untuk mempermudah
memperhitungkan hari-hari  tertentu
untuk  mengawali suatu pekerjaan
maupun yadnya.

Namun seiring waktu, keberadaan Tika
pada dewasa ini telah ditinggalkan dan

telah diganti dengan Kalender yang jauh
lebih efisien dan efektif dalam mencari
padewasan.  Penentuan  padewasan
dengan sistem Tika memang agak rumit.
Karena selain harus paham dengan
sombol-simbol yang tertuang dalam Tika,
juga harus paham dengan Wewaran dan
Wuku. Sehingga kini Tika tersebut hanya
dipandang sebagai barang antik dan
warisan budaya Bali. Sebagai warisan
budaya, walau tidak lagi digunakan
dalam penentuan mencari padewasan,
patutlah dilestarikan. Hal ini sebagai
pembuktian bahwa teknologi penentuan
waktu pada zaman dahulu telah dikuasai
oleh masyarakat Bali. Hal ini tentu
sejalan dengan Pasal 32 dari Undang-

Undang Dasar 1945 vyang dengan



tegas menyatakan bahwa pemerintah
Indonesia.
disebutkan,
kebudayaan bangsa adalah kebudayaan

memajukan  kebudayaan

Dalam penjelasannya

yang timbul sebagai buah usaha budi
rakyat Indonesia seluruhnya. Kebudayaan
lama dan asli yang terdapat sebagai
puncak-puncak kebudayaan di daerah-
daerah di seluruh Indonesia terhitung
sebagai kebudayaan bangsa (Tim
Pembinaan Penatar dan Bahan-Bahan
Penataran Fegawai Negeri Republik
Indonesia, 1980: 8,20).

Pengertian Tika

Secara letterlijk kata Tika berasal dari
kata “Kutika” yang artinya dicungkilnya.
Pengertian ini sesuai dengan cara
pembuatan tika, yakni dibuat dengan
memahat atau mencungkil. Umumnya
Tika memang dibuat dari kayu, sehingga
untuk penempatan gambar simbol-
simboldidalamnya, makaorang mencukil
kayu tersebut. Selain itu, menurut Bapak
| Wayan Simpen AB. ( dalam Namayuda,
1996: 68) Tika berasal dari kata Kutika,
yang artinya waktu. Mirip dengan kata
“ketika” dalam bhs indonesia yang
artinya “waktu”. Sedangkan menurut
Bapak Kt. Guweng dan juga Bapak | Kt.
Bangbang Gde Rawi (dalam Namayuda,
1996: 68) menyebutkan bahwa kata Tika
berasal dari kata “petikan”. Kata petikan
inilah yang lama-kelamaan dipendekan
menjadi kata “tika”. Oleh sebab itu, apa
yang tersurat dalam Tika adalah petikan-
petikan (potongan-potongan) wewaran
yang diberi tanda-tanda (kode) tertentu.

Di dalam Kamus Bali-Indonesia (1991:
725), dinyatakan bahwa yang dimaksud
sebagai tika adalah peta yang merupakan
kalender, disusun berdasarkan wukuy,
Sapta Wara dan Panca Wara, yang
dilukiskan dalam bentuk simbol-simbol
di atas selembar papan, kertas atau kain.
Sedangkan menurut Namayudha (1996:
67) Tika adalah kalender tradisional umat
Hindu yang sifatnya permanen dengan
menggunakan tanda-tanda (kode-kode)
tertentu. Sementara itu, menurut Bapak
KetutBangbangGde Rawi, tika adalah kode
untuk mempermudah memperhitungkan
hari-hari untuk mencari padewasan.

Kata Tika dalam kamus bahasa Jawa
mempunyai arti solah, tingkah, kelakuan,
jadi tidak ada kaitannya dengan
pengertian Tika di Bali. Sedangkan dalam
bahasa Kawi, tika artinya gambar, tulisan,
lukisan. Sehingga barangkali arti Tika
dalam bahasa Jawa Kuna inilah yang
mendekati arti kata Tika yang sekarang
dipakai di Bali.

Sebagaimana umumnya pengetahuan
tentang wariga di Bali, orang-orang yang
ingin memahami Tika, patut memahami
sistem perhitungan pawukon. Inti sistem
perhitungan waktu Pawukon adalah
wuku yang jumlahnya 30. Satu wuku yang
panjangnya 7 hari. Sehingga Pawukon
inilah yang menjadikan adanya 210 hari
yang berbeda-beda.

Dalam 210 hari tersebut terdapat
wewaran-wewaran yang jumlahnya 10

SELAYANG PANDANG WARIGA DI BALI

29




WARIGA SIDDHI

30

kelompok, mulai dari eka wara sampai
dasa wara. Gabungan hari-hari yang
terdapat pada 10 wewaran dan pawukon
tersebut, menjadikan 210 hari yang
spesifik dan itu merupakan aspek yang
sangat penting dalam wariga.

Sebelum  dikenal kalender dalam
bentuknya yang sekarang, para penekun
wariga “harus” menghapalkan 210
hari yang spesifik tersebut. Untuk
memudahkan mandapatkan 210
gabungan wewaran dalam pawukon,

maka dibuatlah tika.

Fungsi dan Tujuan Dibuatnya Tika

Tika adalah gambar dari 30 kolom wuku
dan 7 baris yang menggambarkan 7 hari
panjang masing-masing wuku. Tujuh
hari dalam gambar dasar wuku tersebut
merupakan rumah dari Sapta Wara, yakni
wewaran yang siklusnya 7 hari.

Salah satu tujuan dari pada pembuatan
Tika  adalah  untuk
menemukan beragam wewaran atau

memudahkan

gabungan wewaran dalam pawukon atau
wuku. Oleh karena itu, jumlah simbol
yang dicantumkan dibatasi. Sedangkan
cara penentuan dewasa pada Tika
didasari dengan pengetahuan tentang
rumus pedoman dewasa sesuai dengan
rumusannya.

Dalam ilmu wariga, termuat pedoman

padewasan  berdasarkan  wewaran,

berdasarkan  pawukon,  berdasarkan

tanggal-panglong, berdasarkan sasih,

dan berdasarkan dauh. Akan tetapi
terkait dengan keberadaan Tika yang
hanya memuat wewaran, pawukon dan
ingkel, maka penentuan padewasan
pada Tika hanya terbatas pada dewasa
yang berdasarkan wewaran, pawukon
dan ingkel. Sedangkan padewasan yang
berdasarkan tanggal, sasih, dan dauh
tidak dicantumkan.

Dalam Theologi Hindu ajaran mengenai
Tika bertujuan untuk menjelaskan bahwa
alam semesta ini adalah semacam “Orde”
yang merupakan pengejawantahan sifat
Tuhan. Ajaran mengenai kosmologi yang
merupakan ajaran psikokosmos adalah
ajaran yang dijelaskan berdasarkan
simbol-simbol alam kejiwaan dan alam
dunia yang fana ini serta hubungannya
dengan alam gaib dalam bentuk
hubungan antara mikrokosmos dengan
makrokosmos atau antara saguna dengan
nirguna (Pudja: 1978).

Dalam hubungan ini badan manusia
secara keseluruhannya digambarkan
sebagai mikrokosmos yang dibedakan
dari Jagat raya atau alam semesta ini
sebagai makrokosmos. Bentuk dan sifat
mikrokosmos dengan  makrokosmos
digambarkan sebagai bentuk yang sama
—tidak sama (Pudja : 1978).

Ciptaan Tuhan berupa bhuwana alit dan
bhuwana agung inilah sesungguhnya
dilukiskan  dalam  Wariga  seperti
divtarakan dalam rontal Kaputusan
Sundari Gading sebagai berikut.



“Iki tutur kaputusan sundari gading,
nga kawruhakena denta ring raga,
nga, salwiring tatwa kaputusan, ring
buwana alit, lawan buwana agung
kaweruhakena denira. Sang Hyang
Siwa matemahan suksma sukla, ikang
Siwa nga, sira sukla nirmala, nga,
sukla suda tan patalutuh, nga, ikang
sukla matemahan wading candra,
ikang candra matemahan wading
raditya, nga, ikang raditya matemahan
wawading agni, ikang agni matemahan
hyang kabeh, masadana muwang
dewa karaning ana buwana alit
buwana agung” (Lontar koleksi Ida
Pedanda Gede Manuaba, Gria Gede
Sangeh).

Terjemahannya:

Inilah tuntunan/nasehat yang
bernama Kaputusan Sundari Gading,
ketahuilah olehmu bahwa dalam
badan vyaitu semua inti filsafat
(tattwa), tentang bhuwana alit
dengan bhuwana agung camkanlah
olehmu. Sang Hyang Siwa berwujud
gaib, itulah Siwa namanya, beliau
amat suci nirmala, yaitu suci bersih
tanpa kotoran, yang suci berwujud
menjadi sinarnya bulan, sinarnya
bulan bersumber dari sinar matahari
yaitu: matahari terdiri dari bahan api
(panas), panas itu berwujud menjadi
Hyang semuanya, serta perantaraan
dewa menyebabkan adanya buana
alit buana agung.’

Dari uraian Kaputusan Sundari Gading
di atas dapatlah diketahui bahwa Tika
merupakan penerapan ilmu wariga yang
membentangkan filsafat buana alit
dan buana agung serta penciptaannya
yaitu Sang Hyang Widhi yang dalam
hal ini disebut Siwa yang mahasuci.
Siwa yang dimaksudkan di sini adalah
Parama Siwa yang sifatnya nirguna
(belum terpengaruh). Dari Parama Siwa
terjadilah wujud matahari dan bulan, dua
yang berbeda tetapi asalnya satu inilah
lambang Purusa Pradhana (Prakriti) yang
muncul dari Sada Siwa.
Setelah  adanya  kekuatan  yang
berlawanan tetapi tarik menarik itu
muncullah Hyang yaitu Sang Hyang Tri
Murti yang terdiri dari Brahma, Wisnu,
Siwa Rudra, kemudian muncul para Dewa.
Dengan adanya Tri Murthi bersama para
Dewa timbullah ciptaan alam semesta
beserta isinya yaitu Bhuwana Agung dan
Bhuwana Alit.

Bhuwana agung yang penuh dengan
jutaan matahari, bulan-bulan, planet-
planet, maupun bintang-bintang
termasuk bumi yang menjadi dasar
perhitungan Tika dengan simbol yang

beraneka ragam.

Kalender Pawukon Bali

Sejak kapan masyarakat Hindu Bali
mengenal dan membuat TIKA? Seperti
halnya  karangan-karangan  sastra,
para pengarang tidak mencantumkan
namanya sebagai pengarang.

SELAYANG PANDANG WARIGA DI BALI

31



WARIGA SIDDHI

32

Berdasarkan tulisan antropolog Miguel
Covarrubias, yang mengadakan
penelitian di Bali pada tahun 1930,
memberi kesan bahwa TIKA sudah
umum dipakai semenjak dahulu. Namun
demikian keberadaan Tika di Bali, tidak
terlepas dari keberadaan Kalender

Pawukon yang digunakan dalam Tika.

Kalender Pawukon merupakan lokal
genius asli Nusantara khususnya Jawa,
Bali dan Madura yang bernuansa Hindu.
Hindu datang ke Nusantara sekitar abad
ke-2, dan penggunaan kalender Pawukon
kira-kira mulaidilakukan sekitarabad ke-4
M. Dalam penelusuran yang dilakukan,
belum ditentukan dan ditemukan kapan
tahun ke-1 kalender Pawukon.

Namun, meskipun demikian kalender
ini tetap digunakan oleh umat Hindu
khususnya di Bali dalam kaitannya
terhadap kegiatan religius beragama.
Penggunaan Pawukon pertama kali
ditemukan pada prasasti-prasati dari
Kerajaan Mataram Kuno (Prabowo, 2015,
h.33-34). Penanggalan ini kemudian
menyebar ke Bali dan daerah lainnya
di Indonesia. Sehingga prasasti yang
berasal dari luar Jawa (dalam hal ini Jawa
adalah wilayah Jawa Tengah, Yogyakarta,
dan Jawa Timur) dan memahatkan unsur
Pawukon, memiliki hubungan yang erat
dengan Mataram Kuno.

Dalam  perkembangannya, Pawukon
terbagi menjadi Pawukon Jawa dan
Pawukon Bali. Meskipun wewaran terdiri

dari 10 jenis hari, namun wewaran yang
palingumum digunakan adalahTriwara,
Pancawara, Sadwara, dan Saptawara.
Penggunaan wewaran Saptawara telah
dimulai sejak tahun 654 Saka, terpahat
pada Prasasti Canggal.

Penggunaan wewaran Pancawara
dan Sadwara dimulai sejak 714 Saka
pada Prasasti Manjusrigraha. Prasasti-
prasati yang menggunakan kalender
Saka hanya memahatkan tiga jenis
wewaran (Pancawara, Sadwara, dan
Saptawara). Ketika kalender Saka
digunakan, nama-nama Pancawara
adalah Pahing, Pon, Wagai, Kaliwuan,
dan Umanis/ Manis. Penulisan pada
Prasasti terkadang ~menggunakan
singkatan, Pa (Pahing), Po (Pon), Wa
(Wagai), Ka (Kaliwuan), dan U atau
Ma (Umanis/ Manis). Nama-nama
hari untuk Sadwara dan singkatannya
adalah Tu atau Tung (Tunglai),
Ha (Hariyang), Wu (Wurukung),
Pa (Paniruan), Wa (Was), dan Ma
(Mawulu).  Sedangkan nama-nama
hari dalam Saptawara dalam prasasti
ditulis dengan singkatan Ra atau A
(Raditya/ Aditya/ Minggu), So (Soma/
Senin), Ang (Anggara/ Selasa), Bu
(Budha/ Rabu), Wr (Whraspati/ Kamis),
Su (Sukra/ Jum’at), dan Sa (Saniscara/
Sabtu) (Damais, 1951 dan de Casparis,
1978 dalam Andreanto, 2008). Berikut
adalah contoh- contoh prasasti yang
memahatkan wewaran dan wuku, di
beberapa Daerah:



Tabel 6. Contoh Prasasti Jawa Tengah, Jawa Timur dan Jogjakarta

Panca
| o s | G5 | 5

Prasasti Cangal Soma 654 S
2 Prasasti Majusrigrha Was Pon Sukra - 714 S

Prasasti Wantil Wourukun Wagai Wrehaspati - 778 S
4 Prasasti Wayuku Wurukun pahing sukra - 779 S
5 | PrasastiBulai V\Igl; : FIZ: SB?J: Margasira
6 | PrasastiTugu Upit | Wurukun Kaliwuan Soma - 788 S
7 Prasasti Poleng Il Tunglai Pon Soma - 797 S
8 Prasasti Kapuhunan Pa u Su = 800S
9 Prasasti Ra Tawun Tu Wa Su - 803S
10 | Prasasti Poh Dulur Tunlai Pon Soma - 812S
11 | Prasasti Kandangan Was Wagai Wrhaspati - 8285
12 | Prasasti Mantyasih Tu u Sa - 829S
13 | Prasasti Kwak | Wurukung Umanis Soma - 905S
14 | Prasasti Pakis wetan wa wa An mahatal 1188 S
15 | Prasasti Kudadu ha u Sa '\I:l:r?:: 1216 S
16 | Prasasti Sukamerta tum ka ca Kuninan 12185
17 | Prasasti Tuhanaru tun u an Krulwut 1245S
18 | Prasasti Gajah Mada ha Po Bu Tolu 1273 S
19 | Prasasti Pamintihan ma ma su lankir 1395S

SELAYANG PANDANG WARIGA DI BALI

Varian Bentuk Tika

Tika merupakan kalender tradisional
Bali yang termasuk non-astronomik,
disusun  berdasarkan  Pawukon/Wuku
dan Wewaran. Kalender Tika tidak
memperdulikan posisi astronomik sama
sekali, namun penggunaannya bagi
Masyarakat Bali tidak dapat dipisahkan
dari penggunaan Kalender Saka Bali.

Tika merupakan kalender tradisional
umat Hindu di Bali yang sifatnya
permanen, yang pada awalnya hanya
menggunakan tanda-tanda tertentu
untuk nama masing-masing wewaran dan
ingkel. Wewaran yang dipakai dalam Tika
mulai dari Tri Wara sampai dengan Sanga
Wara namun yang hanya satu wara dari
setiap kelompok wewaran yang diambil
untuk dibubuhkan dalam tika.



WARIGA SIDDHI

34

Adapun wara yang diambil sebagai
berikut. Tri Wara diambil oleh Kajeng
dengantanda (), Catur Wara diambil Jaya
dengan tanda ( o ), Panca Wara diambil
Kliwon dengan tanda ( o ), Sad Wara
diambil Mawulu dengan tanda (), Asta
Wara diambil Kala denga tanda (+), Sanga
Wara diambil Dangu dengan tanda (x).
Sementara ingkel diambil Wong dengan
tanda (*).

Perlu diketahui bahwa tanda-tanda ini
tidak digunakan secara konsisten. Dalam
perkembangannya dalam Tika juga
dituliskan aksara Bali sebagai singkatan
dari wuku dan wewaran, gambar-gambar
sebagai pengganti tanda wewaran, kata-
kata bahkan ada ungkapan-ungkapan
tertentu.

Struktur tika dibuat secara cara hirisontal
dan vertikal, dengan bentuk dasar kotak
sama sisi. Barisan/jajaran kotak-kotak yang
horizontal dari kiri ke kanan untuk wuku
berjumlah 30 buah, kotak yang paling kiri
melambangkan wuku Sinta dan paling
kanan melambangkan wuku Watugunang.

Sementara kotak yang vertikal berjumlah
tujuh baris yang disusun dari atas ke bawah
yang melambangkan wewaran yakni
sapta wara. Setiap kotak melambangkan
pertemuan antara wuku dan wewaran.
Bila dihitung seluruhan kotak tersebut
berjumlah 210 kotak atau 210 hari, sama
dengan satu tahun.  Pertemuan wuku
tertentu dan wewaran tertentu diyakini

sebagai hari baik (diwasa) untuk melalukan

beberapa jenis kegiatan juga tidak boleh
melakukan beberapa kegiatan tertentu.

Bila diperhatikan wujud fisik dari sejumlah
tika yang telah didata maka terlihat
adanya perbedaan antara yang satu
dengan yang lainnya. Beberapa variabel
yang membedakan di antaranya:

Bahan dan warna pada tika

Pada umumnya tika atau disebut juga
Kalender Tika dibuat dari papan kayu
tipis, berbahan kayu pilihan dan tahan
lama tidak terpangaruh oleh cuaca dan
tidak termakan oleh rayap. Berwarna
coklat kekuning-kuningan, coklat muda,
coklat tua bahkan adaa yang berwarna
coklat kehita-hitaman.

Dalam perkembangannya ada yang
dibuat dari kertas biasanya kerta yang
tahan lama seperti kertas ulantaga yang
berwarna putih susu, kain berwarna putih
pudar, fiber warna hitam dan dari kertas
dilaminating berwarna putih.

Bentuk dan Ukuran

Ada dua katagori bentuk yakni empat
persegi panjang dan bundar. Tika yang
berkatagori bentuk persegi panjang
terdiri atas berbagai ukuran yang pada
kesempatan ini dipilah menjadi tiga
tipe yakni bertipe kecil yang berkuran
panjang sekitar 30 Cm, lebar sekitar 8
Cm dan tebal o,7; tipe sedang berukuran
panjang sekitar 40 cm, lebar sekitar 18
Cm dan tebal o,7; besar panjang sekitar
110 Cm, lebar sekitar 60 Cm dan tebal



0,8 Cm (: bahan kayu). Umumnya pada
setiap bidang Tika dikelilingi oleh bidang
penghias yang berfungsi sebagai bingkai.
Bentuk bingkai yang paling sederhana/
polos hanya berupa pelipit rata dan garis
cekung yang mengelilingi bidang Tika.
Bingkai yang agak ornamentalis bagian
atasnya berbentuk gunungan (segi tiga)
dan padabagian puncaknya dilubangi
untuk tempat gantungan. Ada pula
Bingkai yang lebih ornamentalis yakni
hampair semua bidang bingkai dihiasi/
diukir dengan motif sulur daun.

Senentara Tika yang berbentuk bundar
hanya satu yang ditemukan. Tika
tersebut terbuat dari kayu berwarna
coklat dengan diameter sekitar 30 Cm.
Bingkai polos hanya bagian atas dihiasi
dengan hiasan berpola tumpul yang pada
bagian puncaknya dilubangi sebagai
tempat gantungan. Pada bagian kanan
dan kiri bawah juga dihiasi dengan
hiasan dedaunan pola timpal hanya
saja ukurannya yang lebih kecil bila
dibandingkan dengan hiasan pada bagian
atas.

Gambar 1.Tika Bali berbentuk Bulat
Sumber: https://baliexpress.jawapos.com/balinese/671147688/mesti-paham-ilmu-wariga-untuk-
pahami-simbolsimbol-tika

SELAYANG PANDANG WARIGA DI BALI

35



WARIGA SIDDHI

36

Gambar 2. Foto Berbentuk segi empat Panjang berbahan kayu
Sumber: https://www.artgallery.nsw.gov.au/media/collection_images/1/149.2004%623%23S.jpg

Gambar 3. Foto Berbentuk segi empat Panjang berbahan kertas
Sumber: https://images.app.goo.gl/lUPZgJBgZRvtyou8uy



Sistem Aksara

Aksara adalah sistem tanda-tanda grafis
yang dipakai oleh manusia sebagai alat
komunikasi dan mewakili suatu ujaran.
Dalam kaitan ini aksara dapat dipakai
sabagai alat untuk mencatat setiap
ucaran secara sistematis. Selain itu aksara
aksara juga dapat dipakai sebagai media
untuk menyampaikan ide-ide, gagasan,
atau maksud seseorang untuk orang lain
yang tidak dapat disampaikan melalui
ujaran atau pembicaraan (Naveh, 1982: 1;
Kridalaksana, 1983: 4).

Sementara tulisan adalah guratan
tangan yang dibuat oleh manusia untuk
merekam tanda-tanda grafis, yang dalam
kata biasanya bersambungan, sedangkan
abjad adalah kumpulan tanda tulisan,
yang masing-masing menggambarkan
satu bunyi atau lebih, biasanya
mempunyai urutan tetap.

Berdasarkan batasan pemahaman ini,
maka dapat dikatakan bahwa semua
tanda, simbul dan keterangan yang
digoreskan dalam Tika tidak lain adalah
tanda grafis bahkan sistem tanda-tanda
grafis untuk menyampaikan ide, maksud
dan “pesan” oleh pembuatnya.

Bila diperhatikan tanda-tanda grafis yang
dipakai dalam menusun Tika Kalender
Bali ini, ternyata sadar atau tidak para
penyusunnya tempo dulu bahkan kini
telah menggunakan beberapa sistem
aksara, namun penggunaannya tidak

selalu sama antara Tika yang satu dengan
yang lainnya.

Sistem Ideogram/logogram

Sistem ini diterapkan pada Tika yang
tergolong polos. Tika semacam ini
hanya berisi wuku dan wewaran dan
ingkel, kadangkala dibubuhi tanda untuk
Purnama dan Tilem. Tanda grafis untuk
nama wuku biasanya tidak dicantumkan,
namun dapat dikenali dari tataletak dan
jumlah kolomnya yang umumnya dijejer
dari kiri ke kanan atau searah jarum jam.
Semantara kolom wuku disusun secara
vertikal dari atas ke bawah.

Pada setiap kotak yang ada pada setiap
kolom dibubuhi tanda-tanda grafis untuk
mewakili nama wara yang mewakili
kelompoknya dan nama ingkel. Misalnya
tanda (*)untuk wara Kajeng dari kelompok Tri
Wara, tanda ( o ) untuk wara Jaya dari Catur
Wara, tanda ( o ) untuk Kliwon yangdiambil
dari Panca Wara, (/) tanda untuk Sad Wara
diambil dari unsur Mawulu (+) tanda untuk
Kala yang diambil dari unsur Asta Wara, (x)
tanda untuk Dangu yang diambil dari unsur
Sanga Wara. Sementara ( * ) tanda untuk
Wong yang diambil dari unsur kelompok
ingkel. Penggunaan tanda seperti ini tidak
konsisten karena sering dijumpai dalan Tika
tanda yang sama untuk mewakili nama dan
kelompok wara yang lain.

Gabungan Sistem Ideogram/logogram
dan Syllabic

Penggabungan sistem aksara ditemukan
pada jenis Tika yang masih tergolong

SELAYANG PANDANG WARIGA DI BALI

37



WARIGA SIDDHI

38

sederhana seperti jenis Tika di atas.
Kelebihannya yakni di atas kolom wuku
dibubuhi aksara Bali yang suku kata
depan dari masing-masing nama wuku
tersebut. Seperti kata ‘si’ untuk nama
wuku Sinta, ‘la’ untuk wuku Landep, ‘U’
untuk wuku Ukir, dan seterusnya sampai
‘kla’ untuk wuku Klau/Kulau/Kulawu, ‘du’
untuk wuku Dukut dan ‘wa’ untuk nama
wuku Watugunung.

Sementara singkatan nama masing-
masing wara dari kelompok Sapta Wara
ditulis di samping kiri kolom untuk
kelompok wawaran itu yang disusun dari
atas ke bawah. Misalnya aksara ‘ra’ untuk
nama wara Radite, ‘co’ untuk nama wara
Coma, dan seterusnya sampai ke wara
Saniscara yang diwakili/disingkat dengan
aksara ‘sa’.

Gabungan Sistem Ideogram/
logogram, Pictogram, dan Syllabic
Penggunaan gabungan sistem aksara ini
diterapkan pada jenis Tika yang mulai
rumit. Disamping penerapan sistem aksara
seperti tersebut di atas juga dilengkapi
penerapan pictogram untuk memperjelas
dengan gambar abstrak atau natural untuk
nama-mana kelompok Pakakalan.

Misalnya Kala Asu Ngadeg digambar
dengan gambar ‘anjing naik’, Kala
Caplokan  digambar dengan ‘ikan
terkena pancing’, Kala Cakra digambar
dengan ‘senjata cakra’, Kala Mertyu
digambar dengan ‘topeng rangda’, Kala
Pas digambar dengan ‘kura-kura’ dan

gambar-gambar untuk pakakalan lainnya.
Selain itu nama wara juga diperjelas
dengan gambar misalnya kliwon dipakai
simbol tanda kali, nama wara Pandita
digambar dengan gambar pendeta
dan lainnya. Selanjutnya keterangan
tentang ala-aayuning sasih, penanggal,
panglong, detulis dengan aksara Bali.
Sementara keterangan-keterangan yang
tidak dapaat diwujudkan dengan gambar
dituliskan dengan sistem aksara Bali .

Gabungan Sistem Ideogram/
logogram, Pictogram, Syllabicdan
Alphabet

Penggunaan gabungan sistem aksara ini
diterapkan dalam manyusun Tika pada
dekada belakangan ini. Ukuran tikanya
lebar dengan media jenis kertas atau
kain yang tahan lama. Penerapan sistim
aksara gabungan ini hampir sama dengan
penerapan lainnya hanya saja diperjelas
dengan menggunakan aksara latin. Hari-
hari yang merupakan dewasa ayu yang
perlu penafsiran seperti yang ditulis/
digambar pada tika-tika sebelumnya
dijelaskan lagi dengan menggunakan
aksara  latin. Dengan  demikian
masyarakat lebih memilih menggunakan
Tika sejenis ini.

Tata Letak Simbol Tika

Bentuk dasar daripada tika adalah
gambar dari 30 kolom wuku dan 7 baris,
yang menggambarkan 7 hari panjang
masing-masing wuku. 7 baris dalam
gambar dasar pawukon tersebut juga
merupakan rumah daripada saptawara,



wewaran yang siklusnya 7 hari. Bentuk
tersebut menjadikan adanya 210 sel, yang
menggambarkan satu siklus pawukon,
yang terdiri dari 210 hari. Bentuk dasar
tika ini tidak berisi nama atau identitas
wuku ataupun nama-nama atau simbol
Saptawara.

Pada tika dasar, tika yang paling
sederhana, wewaran yang dicantumkan
kedalam tika adalah Triwara, Caturwara,
Pancawara, Sadwara, Astawara dan
Sangawara. Tidak semua hari-hari
daripada wewaran tersebut diberikan
simbol dan dicantumkan kedalam tika,
hanya hari tertentu saja, yaitu hari yang
dianggap terpenting oleh penyusun tika
tersebut.

Pada umumnya Triwara yang
dicantumkan adalah Kajeng; untuk
Caturwara adalah  Menala;  untuk
Pancawara yang dicantumkan adalah
adalah Kliwon; untuk Sadwara adalah
Tungleh; untuk Astawara adalah hari
Guru, dan untuk Sangawara adalah
hari Dangu. Namun ada juga tika yang
mencantumkan hari Sri untuk Astawara,
malah ada pula yang mencantumkan
hari Sri dan Guru, atau ada pula yang
mencantumkan hari Guru dan Kala.

Untuk Triwara, Pancawara dan Sadwara
tidak menimbulkan masalah untuk
mencantumkannya kedalam tika, karena
jumlah sel 210 hari, habis dibagi 3, 5 atau
6. Yang menimbulkan masalah adalah
Caturwara, Astawara dan Sangawara,

karena sel yang 210 hari tidak habis
dibagi 4, 8 atau 9. Karena itulah terdapat
ketidakberaturan ~ susunan  hari-hari
Caturwara, Astawara dan Sangawara.
Mulai pada hari Radite Galungan
terdapat hari Jaya berturut-turut 3 kali.
Terdapat pula hari Kala berulang 2 kali
(ada hari Kala 3 kali beruntun) pada wuku
Galungan. Ketidak beraturan daripada
Sangawara terjadi pada wuku Sinta, yaitu
terdapat hari Dangu beruntun 4 kali mulai

pada Radite Sinta.
Cara Membaca Tika

Sebagaimana dijelaskan bahwa Tika
adalah tatanan Wariga, yang memuat
Wuku dan Wewaran, Kalender Bali,
dituliskan dalam bentuk simbol-simbol,
oleh karena demikian, maka dalam
membaca Tika, mesti didasari dengan
pengetahuan tentang ilmunya Wariga,
serta pemahaman terhadap gambar-
simbol yang di tampilkan pada Tika
tersebut.  yang tergambarkan pada

simbol.

Pada bagian atas, ada tigapuluh( 30)
kolom, Wuku, yangmasing-masingkolom,
memuat tujuh kotak wewaran Saptawara.
Pada bagian samping, dari atas kebawah
memuat, delapan kolom, diantaranya,
tujuh kolom memuat Saptawara, Ra.
Radite, Co.Coma, An.Anggara, Bu.Buda,
Wre,Wrespati, Su.Sukra, Sa.Sanincara.
Kalom kedelapan paling bawah, memuat
kolom Ingkel, diawali dari Ingkel Wong,
Sato, Mina ,Manuk, Taru Buku.

SELAYANG PANDANG WARIGA DI BALI

39



WARIGA SIDDHI

40

Kotak Wewaran sebanyak tigapuluh

kolom, masing-masing kolom ada
tujuh  kotak, sehingga jumlah kotak
Wewaran adalah (2120 ) duaratus
sepuluh kotak. Pada kotak itulah
tempat posisi Wewaran,yakni. Triwara:
Pasah,Beteng,Kajeng. Caturwara:
Sri, Laba, Jaya, Mandala. Pancawara:
Umanis, Paing, Pon, Wage, Kliwon.
Sadwara : Tungleh, Aryang, Urukung,
Paniron, Was, Maulu. Saptawara

Radite, Coma, Anggara, Buda, Wrespati,
Sukra, Saniscara. Astawara : Sri, Indra,
Guru, Yama, Rudra, Brahma, Kala, Uma.
Sangawara : Dangu, Jangur, Gigis, Nohan,
Ogan, Erangan, Urungan, Tulus, Dadi.

Penataan tempat wewaran itu, sesuai
dengan urutan nama wewaran nya,

terkecuali, untuk Caturwara,Jaya, berimpit
dengan Astawara Kala, tigakali berturut-
turut, tempatnya ada pada Radite, Coma,
Anggara, wuku Dungulan, yang umum
dinamakan Kala-Tiga. Begitupula pada
wewaran Sangawara, Dangu, secara
beruutan empat kali, Radite, Coma,
Anggara, Buda, pada wuku Sinta, dan secara
umum disebut Dangupat.

Selanjutnya untuk tiga macam Wewaran
lainnya, yakni. Ekawara Luwang.
Dwiwara : Menge, Pepet. Dasawara

Pandita, Pati, Suka, Duka, Sri, Manuh,
Manusa, Raja, Dewa, Raksasa. Ketiganya,
tidak dicantumkan dalam kotak, karena
dasar perhitungannya, memakai jumlah
Urip Pancawara + Saptawara, sehingga

tempatnya tidak beraturan atau berurutan.



Penentuan Padewasan pada Tika

Cara penentuan Dewasa pada Tika,
didasari pengetahuan tentang rumus
pedoman Dewasa sesuai dengan
rumusannya. DalamilmuWariga, termuat
berdasarkan

pedoman Padewasaan

Wewaran, berdasarkan Pawukon,

berdasarkan Tanggal-Panglong,
berdasarkan Sasih, dan berdasarkan

Dauh.

Akan tetapi, Tika, yang hanya memuat
Wewaran, Pawukon, dan Ingkel, dalam
penentuan  Padewasaannya, hanya
terbatas pada Dewasa berdasarkan
Wewara, Pawukon dan Ingkel. Sedangkan
Padewasaan yang berdasarkan Tanggal,

Sasih, dan Dauh, tidak dicantumkan.

Penentuan Padewasaan pada Tika,
terbatas pada Padewasaan yang
berpedoman dengan Wewaran dan
Pawukon, Seperti halnya untuk Hari raya,
Anggarkasih, Buda Kliwon, Buda Wage
| Cemeng, Tumpek / Saniscara Kliwon,

dapat dilihat jelas pada Tika.

Penentuan Padewasaan lainnya, seperti
Dewasa untuk pertanian, Dewasa untuk
berusaha, Dewasa untuk membangun,
ditentukan pada Tika, sesuai dengan
Wewaran Dewasanya. Dan dengan
demikian, maka, bentuk simbol-simbol
padaTikaitu, akanterlihat beda satu sama
yang lain, karena dibuat sesuai dengan
keperluannya. Namun tanda simbul
Wewaran secara umum, akan terlihat

sama yakni: Triwara Kajeng dengan tanda
. (titik ), Caturwara Jaya dengan tanda — (
garis datar ), Pancawara Kliwon dengan
tanda o ( lingkaran kecil ), Sadwara Maulu
A (vterbalik), Astawara Guru dengan tanda
O (lingkaran besar ), Kala dengan tanda x
( kali ), Sangawara Dadi dengan tanda + (
tambah ). Dengan adanya tanda-simbol-
simbol tersebut, dengan mudah dapat
ditentukan Padewasaan pada Tika, sesuai
keperluan Dewasanya.

Tika dan Penentuan Padewasan

Fungsi penentuan Dewasa dalam Tika tidak
bisa terlepas dari Wariga yang merupakan
suatu sistem dimana unsur-unsurnya satu
dengan yang lainnya saling terkait erat
dan berhubungan secara teratur. Unsur
— unsur yang membangun sistem inilah
sebagai dasar pengetahuan tentang Tika
di Bali yang mesti dipahami untuk dapat
menerapkan ilmu Tika tersebut dalam
fungsinya untuk padewasan. Adapun
unsur-unsur tersebut  yang memiliki
pengaruh paling kecil terhadap fungsinya
sebagai padewasan adalah Wewaran.
Unsur yang memiliki pengaruh lebih kuat
dari wewaran dalam padewasan adalah
Wuku. Unsur yang memiliki pengaruh lebih
kuat dari wuku dalam padewasan adalah
Tanggal Panglong. Unsur yang memiliki
pengaruh lebih kuat dari tanggal panglong
dalam padewasan adalah Sasih. Unsuryang
memiliki pengaruh lebih kuat dari sasih
dalam padewasan adalah Dawuh dan unsur
yang memberikan pengaruh lebih kuat
dari dawuh dalam padewasan adalah Wetu
yaitu wetunya Sang Hyang Tri Dasa Saksi

SELAYANG PANDANG WARIGA DI BALI

1



WARIGA SIDDHI

42

yang merupakan tiga belas kekuatan atau
manifestasi dari TuhanYang Maha Esa.

Misalkan untuk menentukan padewasan
dalam Tika tidak bisa ditentukan oleh
satu unsur saja walaupun pengaruh
masing-masing unsur tersebut berbeda,
melainkan keseluruhan unsur yang
membangun sistem Tika diintegrasikan
sehingga berfungsi dalam suatu kegiatan.

Dari rumusan sistem Wariga tersebut
diatas sudah tentunya untuk mencari
dewasa ity, tidak akan sempurna adanya,
tentu ada saja kekurangannya karena
masing-masing unsur yang membangun
sistem  Wariga tersebut berbeda-
beda pengaruh kekuatannya  dalam
padewasan. Jika dalam perhitungan
sudah didapat lebih banyak nilai baik
keatas, berarti sudah bisa dijadikan
dewasa atau hari pilihan. Dari integrasi
unsur-unsur Tika tersebut Telah disadari
betul fungsinya untuk padewasan
yang baik dan yang buruk untuk suatu
kegiatan. implementasinya dalam
penentuan Dewasa dalam Tika yaitu
berbagai Padewasaan yang dapat dilihat
padaTika, antara lain:
a. Tika untuk DewaYadnya
Ada pada Wewaran dan Wuku
Rahinan, yakni: Buda-Kliwon
*  Wuku: Sinta, Gumbreg, Dungulan,
Pahang, Ugu. Tumpek, Sanincara,
Kliwon.
*  Wuku: Landep, Wariga, Kuningan,
Krulut, Uye, Wayang Buda-Cemeng.

* Wuku Ukir, Warigadean, Langkir,
Merakih, Menail, Kelau, Anggara
kasih, Anggara-Kliwon

* Wuku Kulantir,
Medangsia, Tambir, Prangbakat,

Julungwangji,

Dukut. Dan Rahinan Saraswati ada
pada Saniscara wuku Watugunung.

. Tika untuk Rsi Yadnya, dan Manusa

Yadnya

Berpedoman pada Wewaran dan wuku
yakni: Wewaran : Coma, Buda, Wrespati,
Sukra, pada wuku selain Ingkel Wong.

. Tika untuk Bhuta Yadnya

Berpedoman pada Wewaran : Kajeng,
dan Kliwon

. Tika untuk PitraYadnya

Menghindari rahinan, Pasah, Kliwon,
Semut sedulur, dan Kala Gotongan, Was
penganten.

. Tika untuk Pertanian

Berpedoman pada : Wewaran Sri, dan
Uma.

Tika untuk berusaha

Berpedoman pada Wewaran Laba

. Tika untuk Membangun

Berpedoman pada Wewaran: Coma,
Buda. Wrespati, Sukra ketemu Tulus
dan Dadi

. Tika dalam Padewasan Wewaran

Campuran

1. Agni Agung Patra Limutan =
Radite — Brahma
Dewasa Ayu : Meramu obat,
membuat Jimat menghilangkan
yang angker



10.

Ala : Membangun rumah, memasang
atap

Pindah / memasuki rumah baru.
Asuajag Munggah = Paing — Urukung
Dewasa Ayu : Membuat petakut,
berburu, memasang jaring

Membuat lonceng, kentongan, gong
dan Alat seni suara.

Ala : Membangun rumah, memasang
atap,

Pindah / memasuki rumah baru.
Asuajag Turun = Paing — Maulu
Dewasa Ayu : Menanam sirih, berburu
Membuat tanda larangan.

Babi Munggah =Wage —-Tungleh
Ala : Bercocok tanam.

Babi Turun =Wage — Paniron
Dewasa Ayu : Memasang pesirep
Bojog Munggah = Kliwon - Was

Ala: Bercocok tanam

Bojog Turun = Kliwon —Aryang
Dewasa Ayu : Manggur gamelan/
suara gamelan

Dirgahayu = Anggara - Pon - Pandita
Dewasa Ayu : Mulai belajar / berlatih
Kajeng Lulunan = Kajeng — Dadi -
Rudra

Dewasa Ayu Merombak /
membongkar sesuatu

Kajeng Rendetan = Kajeng - Dadi
(satu diantara tiga Kajenq)

* Radite : Julungwangi — Merakih —

Wayang
* Buda Gumbreg - Pujut -
Prangbakat

* Saniscara : Ukir-Kuningan-Matal-

Watugunung.

11.

12.

13.

14.

1s5.

16.

17.

18.

Dewasa Ayu : Menanam sesuatu
Kajeng Susunan = Kajeng — Dadi -
Guru

Dewasa Ayu : Membuat anyam-
anyaman, sok.
KalaEmpas Munggah= Wage
—Urukung

DewasaAyu : Membangun rumah,
Ala : Memetik buah-buahan

Kala Empas Turun = Wage -
Maulu

Dewasa Ayu : Menanam umbi-
umbian

Ala : Membangun rumah

Kala Gumarang Munggah =
Pon - Urukung
Dewasa Ayu Upacara
Bhutayadnya

Ala : Menanam sirih, tembakau
Kala Gumarang Turun = Pon -
Maulu
Dewasa Ayu : Menanam sirih /
tembakau

Membangun balai banjar

Ala : Membuat bibit

Kala Jangkut = Pepet - Kajeng
Dewasa Ayu : Membuat jaring,
pencar, sau, tepis

Kala Jengking = Urukung - Kala
Dewasa Ayu : Membuat tarub,
taring, bubu

Mulai belajar menari

Ala : Upacara Manusayadnya-
potong gigi.

Kala Wisesa = Was - Guru
Dewasa Ayu : Menebang pohon,

melantik Pejabat

SELAYANG PANDANG WARIGA DI BALI

43



WARIGA SIDDHI

44

19. Sri tumpuk = Sri-Caturwara + Sri
Astawara
Dewasa Ayu : Mepikat burung,
mulai berdagang

20. Sri murti = Was + Sri Astawara
Dewasa Ayu : Mantenin padi /
lumbung

21. Srigati jenek = Kliwon-Maulu

Membibit /

menanam padi, mengisi lumbung,

Dewasa Ayu

Mantenin padi/ lumbung
22.Srigati munggah = Umanis -
Urukung
Membibit /
menanam padi, mengisi lumbung,

Dewasa Ayu

Mantenin padi/ lumbung
23. Srigati turun = Umanis - Maulu
DewasaAyu: Membibit/menanam
padi, mengisi lumbung,Mantenin
padi / lumbung, mulai berdagang
24.Sona angsa = Kajeng - Urukung,
Kajeng - Maulu
Membibit [
menanam padi, mengisi lumbung

Dewasa Ayu

25. Sampar wangke = Coma —Aryang
Ala : Memulai usaha,
bersenggama.

26.Semut sedulur = Urip Saptawara
+ Pancawara =13

Membuat

perkumpulan, pertemuan

Dewasa Ayu

Ala : Mengubur /membakar mayat
27. Kala Gotongan = Urip Saptawara
+ Pancawara =14
Membuat
perkumpulan, pertemuan

Dewasa Ayu

Ala: Mengubur /membakar
mayat

Tika Dewasa berdasarkan wuku.

1.

Wouku Carik Walangati yaitu:

Sinta, Gumbreg, Wariga, Sungsang,
Kuningan, Prangbakat, Bala, Wayang,
Kulau, dan Watugunung.

Berarti : Tidak baik untuk semua
pekerjaan.

. Wuku Rangda - Tiga : wuku yang

bertempat di Selatan dan Barat-daya.
Yaitu : Wariga - Warigadean, Pujut-
Pahang, Menail - Prangbakat.

Berarti : Tidak baik untuk Wiwaha /
Pernikahan
Wuku  Lanus Ukir, Sungsang,
Dungulan, Kuningan, Krulut, Merakih,
Uye, Menail, Prangbakat, Kulay,
Dukut.

Berarti : Baik untuk menanam padi.
Wuku Tanpa Guru : Dalam satu wuku
tidak ada Guru (astawara), yaitu :
Gumbreg, Kuningan, Medangkungan,
Kulau.

Berarti : Tidak baik untuk mulai
belajar atau berguru

Wuku Was Penganten : Dalam satu
wuku terdapat dua Was (sadwara), yaitu
: Tolu, Dungulan, Krulut, Menail, Dukut.
Berarti : Tidak baik untuk Wiwaha,
atau mengubur / membakar mayat.
Baik untuk membuat pagar, tembok.

Wuku Untal-galung : Wuku yang
merupakan rangkaian  upacara
Galungan,  yakni Dungulan,

Kuningan, Langkir, Maedangsia Pujut,
Pahang.

Berarti : Tidak baik untuk upacara
pekala-kalaan, wiwaha.

Tika sebagai Dewasa berdasarkan



Ingkel

Ingkel Pandakan - Awuku

Ingkel artinya pantangan atau larangan

yang berlaku untuk satu wuku (7 hari),

mulai Radite hingga Saniscara, dengan
urutan sebagai berikut:

1. Wong, Pantangan atau larangan
untuk melaksanakan kegiatan yang
berkaitan dengan manusia (Manusa-
yadnya)

Wuku : Sinta, Wariga, Langkir, Tambir,
Bala

2. Sato, Pantangan atau larangan
untuk mulai mengambil memelihara
binatang piaraan (wewalungan)
Wuku : Landep, Warigadean,
Medangsia, Medangkungan, Ugu

3. Mina, Pantangan atau larangan untuk
memulai memelihara ikan
Wuku : Ukir, Julungwangi, Pujut,
Matal, Wayang.

4. Manuk, Pantangan atau larangan
untuk  mulai  menangkap dan
memelihara burung atau ayam.
Wuku : Kulantir, Sungsang, Pahang,
Uye, Kulau.

5. Taru, Pantangan atau larangan
untuk menanam / mencangkok dan
menebang pohon (terutama untuk
bahan bangunan)

Wuku : Tolu, Dungulan, Krulut,
Menail, Dukut.

6. Buku, Pantangan atau larangan untuk
menanam/menebang pohon beruas/
berbuku (sejenis bambu)

Wuku : Gumbreg, Kuningan, Merakih,
Prangbakat, Watugunung.

Sumber Sastra Tika

Jika belajar kalender Bali terutama
Tika, yang berdasar pawukon dan juga
Wewaran, wajib hukumnya membaca
naskah Lontar Bagawan Garga yang
menjadi acuan para leluhur Bali dan Jawa
Kuno dalam merumuskan penentuan hari
dalam pertanian dan juga dalam berbagai
ritual.

Lontar Bhagawan Garga adalah bentang
intisari dan teologi dibalik hari-hari dan
wuku, juga penuh dalil keselarasan alam
yang bisa diterapkan dalam kehidupan
sehari-hari dan sekaligus bisa menjadi
acvan filosofis yang mendalam jika
disimak dengan sungguh-sungguh.

Selanjutnya, setelah membaca Lontar
Bhagawan Garga, lengkapi pula dengan
membaca juga Lontar Aji Swamandala
yang menguraikan tentang penentuan
hari baik dan buruk (padewasan) yang
merupakan ajaran dari Bhatara Surya
Candra. Ini merumuskan perihal ritual
tawur atau pecarvan dan berbagai
rumusan kalender, yang dalam lontar ini
disebutkan sebagai pedoman ritual di
Besakih, dan juga acuan semua wilayah
yang mengikuti kalender ritual Besakih.

SELAYANG PANDANG WARIGA DI BALI

45



IHAAIS VOlavm



Jika ingin spesifik soal wuku dan upakara
Hindu di Bali, lebih lanjut dari kedua lontar
(Lontar Bhagawan Garga dan Lontar Aji

Swamandala  tampaknya diturunkan-
jelaskan dengan cukup sistematis
menjadi pedoman hari-hari atau kalender
upakara yaitu dalam Lontar Sunarigama
yang memberi acuan berbagai upakara
sepanjang siklus 210 hari, dari Hari Suci
Saraswati, berbagai Anggarkasih dan
Tumpek, lalu Galungan dan Kuningan,
sampai kembali ke Pagerwesi, balik
lagi ke Saraswasti. Putarannya 210 hari
tersebut dalam dirinci dengan jelas
dilontar Sundarisama. Dengan membaca
secara seksama ke tiga naskah tersebut.
Masyarakat diajak memahami konsepsi
dan relasi kosmologi, astrologi dan
keterkaitannya dengan berbagai ritual

di Bali. Kalender Bali yang dirumuskan
dalam Lontar Bagawan Garga dan Lontar
Aji Swamandala tersebut menjadi acuan
penulisan berbagai lontar, berbagai
ritualnya, dan berbagai perhitungan baik-
buruk dan hari spesifik lainnya. Hal ini
bisa ditemukan seperti: Lontar Wariga
Gemet, Lontar Wariga Krimping, Wariga
Parerasian,  Wariga  Palalawangan,
Purwaka Wariga, dan lain-lainnya.

Ajarannya bisa sangat luvas, dari
perhitungan hari menanam kacang-
kacangan, mengambil ternak sapi, kucit
(bibit/anak babi), pengobatan, perang
hari baik ngaben dan upakara-upakara
besar lainnya, sampai memilih hari untuk
memasuki alam gaib.

SELAYANG PANDANG WARIGA DI BALI

47






bab 2



WARIGA SIDDHI

50

SISTEM WARIGA DI
BALI

Kalender Saka Bali mengikuti matahari, bulan,
bintang dan sistem hukum. Unsur dasarnya matematis,

sistematis, geografis dan religius.






WARIGA SIDDHI

52

Wariga memiliki lima kerangka yaitu

Wewaran, Pakuwon, Penanggal atau

Panglong, Sasih dan Dawuh.

Pemanfaatan
Masyarakat Bali

Wariga dalam

Wariga di Bali dimanfaatkan untuk
berbagai keperluan, terutama berkaitan
dengan ritual-ritual keagamaan. Beranjak
dari hal itu, dapat dikatakan bahwa
penggunaan Wariga masih didominasi
oleh Panca Yadnya. Pengetahuan tentang
Wariga yang diutamakan adalah ala
ayuning dewasa.

Ala-Ayuning Dewasa Berdasarkan Sistem
Wariga

Ala berarti buruk, sedangkan Ayu
berarti baik. Berikut ini akan disajikan
buruk dan baik suatu hari berdasarkan
pada perhitungan wariga. Perhitungan
tersebut umumnya berupa kombinasi
antar wewaran, atau dapat pula
kombinasi antara wewaran dengan wuku,
dan sebagainya.

Tabel 7. Ala Ayuning Dewasa yang Muncul dari Wewaran

N N T

Asuajag munggah Paing, Urukung

untuk membuat untuk menanam
alat—alat yang padi, kacang —
menakutkan seperti | kacangan.
lelakut.

2 | Asuagjag turun Paing, Maulu

Untuk membuat -
penakut, menanam
padi, kacang—
kacangan, sirih,
berburu.

3 AgniAgung Patra
Limutan

Radite, Brahma

membuat/meramu
obat—obatan,
menghilangkan
yang angker.

membangun rumah,
mengatapi rumah,
pindah rumah atau
memasuki rumah
baru.

4 Babi munggah Wage, Tungleh

- untuk bercocok
taman

5 | Babiturun Wage, Paniron

untuk memasang -
sesirep




N R T

Bojog Munggah Kliwon, Was untuk menanam
padi dan jagung.

7 Bojog turun Kliwon, Aryang untuk menyetem =
gamelan.

8 | Dirgahayu Anggara, Pon, untuk mulai belajar. | -

Pandita
9 Kala Buingrau Radite, Indra; menebang kayu, untuk membangun,
Soma, Uma; membuat bubu, mengatapi rumah.
Anggara, Ludra; memuja pitra
Buda, Brahma;
Wraspati, Gury;
Sukra, Sri;
Saniscara, Yama

10 | Kajeng Susunan Kajeng, Guru, Dadi untuk membuat sok | -
atau yang sejenis.

11 | Kajeng lulunan Kajeng, Ludra, Dadi | - untuk membuat
sok atau yang
sejenisnya.

12 | Kala Beser Tungleh, Kala untuk menyadap untuk membuat
nira, mengasah taji, | empelan/
tombak bendungan,

berbicara yang
sifatnya rahasia.

13 | Kala Bangkung; Radite Pon; - untuk memelihara

Soma Paing; ternak
Buda Umanis;
Saniscara Wage.*
14 | CaturLaba Radite Umanis; untuk bepergian
Soma Wage; menuju arah Utara,
Buda Pon; upacara Manusa
Sanicara Paing.? Yadnya dan Pitra
Yadnya.
15 | Kala Empas Wage, Urukung untuk memulai memetik buah —
Munggah membangun rumah | buahan.
16 | Kala Empas Turun Wage, Maulu untuk menanam untuk membangun,

umbi — umbian

memetik buah —
buahan.

* Posisi Saptawara berlawanan arah dengan Pancawara. Untuk mengenal ini, terlebih dahulu
harus memahami posisi dari masing-masing wewaran. Misalkan, Radite posisinya adalah di

Timur. Sedangkan Pon posisinya ada di Barat. Posisi keduanya berlawanan. Sehingga disebut Kala

Bangkung atau Kala Nanggung.
2 Posidi Saptawara dan Pancawara ada di arah yang sama. Untuk Untuk mengenal ini, terlebih
dahulu harus memahami posisi dari masing-masing wewaran. Contohnya, Radite posisinya di

Timur. Sedangkan Umanis posisinya ada di Timur juga. Posisi keduanya berada di arah yang sama.
Sehingga disebut Catur Laba.

SISTEM WARIGA DI BALI

53



WARIGA SIDDHI

54

R T

Kala Gotongan?

Sukra Kliwon;
Saniscara Umams

untuk memulai
suatu usaha

untuk mengubur
atau membakar

Radite Paing. mayat.
18 | Semut Sadulurt Sukra Pon; Saniscara | untuk gotong untuk mengubur
Wage, Radite Kliwon | royong, kerja bakti, | atau membakar
memulai kampanye | mayat.
(propaganda),
membentuk
perkumpulan.
19 | Kala Gumarang Pon, Urukung melakukan upacara | Untuk menanam
Munggah Bhuta yadnya sirih, tembakau.
20 | Kala Gumarang Pon, Maulu menanam sirih dan | untuk membibit
Turun tembakau
21 | KalaJengking Urukung, Kala untuk memulai upacara Manusa
belajar menari, Yadnya, menikah,
menabuh, membuat | upacara potong
bubvy, seser, jaring. rambut
22 | KalaJangkut Pepet, Kajeng untuk membuat -
pencar, jaring,
senjata.
23 | Kala Kutila Manik Kajeng, Kliwon untuk membuat -
ranjau, pagar,
rintangan, lubang
penghalang maupun
pemisah, alat
perangkap, upacara
Bhuta Yadnya.
24 | Kala Kutila Aryang, Brahma Untuk memulai -
melakukan
pekerjaan yang
mempergunakan
api.
25 | Kala Lutung Wraspati, Kliwon untuk menanam -
Magandong pujer (bibit kelapa
yang baru tumbuh),
menanam buah —
buahan
26 | Kala Mangap Radite, Umanis - untuk
berbelanja, bila
mempergunakan
hari ini akan
berakibat boros.
27 | Kala Patijengkang Wraspati, Urukung untuk mengadakan | -

sabungan.

*urip Saptawara + Pancawara berjumlah 14 berturut — turut sampai 3 kali yaitu

2urip Saptawara + Pancawara berjumlah 13 berturut — turut 3 kali



IR T

Kala Upa

Pasah, Paniron

untuk memulai
mengambil /
memelihara ternak
(wewalungan)

29

Kala Wisesa

Was, Guru

untuk menebang
kayu bahan
bangunan, memulai
suatu kegiatan,
mengangkat /
melantik petugas.

30

SriTumpuk

Sri (Caturwara), Sri
(Astrawara)

untuk mencari
burung (mapikat)

31

Amparwangke

Soma, Aryang

untuk bersanggama,

kalau dilanggar bisa
melahirkan bayi
yang penuh kesialan
dan kemalangan

32

Sampigumarang
Munggah

Pon, Paniron

Tidak baik :
menanam padi dan

Jagung

33

Sampigumarang
Turun

Pon, Tungleh

untuk menanam

padi, jagung,
membangun rumah.

34

Srigati Munggah

Umanis, Urukung

untuk membibit/
menanam padi,
membuat alat — alat
berjualan, membuat
pahat, menyimpan
padi atau upacara
padi di lumbung.

meminjamkan
sesuatu, menjual
beli beras.

35

SrigatiTurun

Umanis, Maulu

untuk membibit

/ menanam padi,
menyimpan padi,
menghaturkan
yadnya di lumbung,
menanam kelapa,
mulai membuat
barang dagangan.

36

Srigati Jenek

Kliwon, Maulu

untuk membibit

/ menanam padi,
menyimpan padi
dalam lumbung,
serta pelaksanaan
upacaranya

37

Sri Murti

Was, Sri (Astawara)

untuk
mempersembahkan
yadnya kepada Dewi
Sri di lumbung.

SISTEM WARIGA DI BALI

55



WARIGA SIDDHI

56

Ala Ayuning Dewasa yang Muncul dari
Wuku atau Kombinasi Wewaran dan Wuku
AlaAyuningDewasayangdidasarkanpada
wuku ini kadangkala juga berkombinasi
dalam

dengan wewaran. Sehingga

pengelompokan di bawah ini, diberikan

satu ruas wuku/ kombinasi. Ala Ayuning
Dewasa ini pun tidak semuanya memiliki
nama tersendiri, sehingga pada kolom
nama tidak diisi. Untuk lebih jelasnya,
adalah

berikut ini pengelompokan

tersebut.

Tabel 8. Ala Ayuning Dewasa yang Muncul dari Wuku atau Kombinasi Wewaran dan Wuku

IR T ey

Dungulan, Kuningan,
Langkir, Pujut

untuk atiwa — tiwa,
mengubur mayat.

2 |- Sinta, Gumbreg, | - untuk mengubur
wariga,  Sungsang, atau membakar
Kuningan, mayat.
Prangbakat,  Bala,
Wayang, Klawu, dan
Watugunung
(berisi Carik
Walangati)

3 | RangdaTiga Wariga, Pujut, | - untuk  perkawinan
Menahils ; atau wiwaha.

Warigadean,
Pahang, Prangbakat®

4 Tanpa Gury’

Gumbreg, Kuningan,

- untuk memulai

Medangkungan, belajar atau berguru.
Klawu.
5 | Was Panganten® Radite dan Saniscara | untuk membuat | untuk  pernikahan
pada wuku Tolu, | benda - benda | (wiwaha), mengubur
Dungulan,  Krulut, | tajam. | membakar mayat.
Menail, Dukut.
6 | Amertayoga Soma Landep, Soma | untuk membangun, | -
Krulut, Soma Ugu, | mencari  pengupa
Soma Dukut. jiwa (nafkah) dan
mulai suatu usaha /
perusahaan
7 | Banyuurung Radite, Sinta. untuk membuat | untuk membuat

Soma Sinta, Landep,

Wariga, Sungsang,
Krulut, Merakih,
Medangkungan, Uye.

bendungan, kolam. | sumur.

swuku ini terletak pada arah Daksina (Selatan)
Swuku ini terletak pada arah Nairiti (barat daya)
7artinya dalam satu wuku tidak ada Guru (Astawara)
8dalam satu wuku terdapat dua Was (Sadwara)



“o | Nams | edoombivs | bk | Tk

Anggara Sinta, Tolu,
Medangsia, Pahang,
Krulut, Merakih,
Matal, Menabhil.

Buda Toly,
Sungsang,  Tambir,
Matal, Kulawu.

Wraspati Tolu,
Gumbreg,
Pujut, Tambir,
Medangkungan, Uye,
Prangbakat.

Sukra Gumbreg,
Dungulan, Pujut,
Krulut, Kulawu,
Dukut.

Saniscara Kulantir,
Wariga, Tambir.

8 | Banyumilir Radite Kulantir untuk membuat
sumur, kolam,
Soma Wayang membuka jalan air,
ngirisin  (menyadap
Buda Sinta nira).
Sukra Langkir.
9 Cintamanik Buda Sinta, Ukir, | untuk  melakukan
Tolu, Wariga, | upacara potong
Julungwangi, | rambut
Dungulan, Langkir,
Pujut, Krulut, Tambir,
Matal, Menahil, Bala,
Wayang, Dukut.
10 | Corokkodong Wrespati Kliwon | untuk membuat
Langkir. jaring.
11 | Gunturumah Wraspati Medangsia, | untuk membangun
Merakih; atau memindahkan
rumah.
Saniscara
Medangkungan,
Ugu.
12 | Jiwa manganti Soma Tambir; | untuk bercocok
Wraspati  Landep, | tanam, memulai
Medangkungan; suatu usaha

Sukra Wariga, Bala,

Saniscara
Watugunung.

SISTEM WARIGA DI BALI

57



WARIGA SIDDHI

58

No Nama Wuku/Kombinasi Baik Tidak Baik
13 | Kajengkipkipan Buda Gumbreg, | untuk membuat | -
Watugunung. dungki  (keranjang
kecil tempat ikan).
14 | Karnasula Soma Sinta, Kulantir, | untuk membuat | untuk membangun
Wariga, Julungwangi; | k e n t o n g a n, | rumah tempat tidur,
bajra, kendang, | mengadakan rapat
Anggara Langkir; kroncongan (genta | atau pertemuan.
sapi dari kayu) dan
Buda Dungulan; sejenisnya.
Wraspatdi
Warigadean;
Dungulan;
Sukra Ukir,
Saniscara Tolu,
Sungsang.
15 | Kala Atat Radite Uye, untuk membuat | -
tali, tali pancing,
Anggaramelakukan
Watugunung, pekerjaan anyam —
anyaman, tampus,
Buda Tambir. dan jerat.
16 | Kala Awus Buda Kulawu. untuk membuat | untuk membuat
garu (langit) bendungan
/ empangan,
membangun rumah.
17 | KalaAlap Soma Uye untuk menanam | -
kelapa
18 | Kala Angin Rudite Krulut, Bala, | untuk memulai | -
Klawu. mengajar / melatih
sapi, kerbau, kuda
dan ternak lainnya.
19 | Kala Bregala Soma Landep - untuk dipakai
dewasa ayu.
20 | Kala Bancaran Radite Dungulan; untuk membuat | -
senjata, taji, pengiris
Soma Sinta; (pisau besar untuk
mengiris atau untuk
Anggara Tolu, | menyadap nira).

Dungulan, Tambir;
Wraspati Matal;
Sukra Kuningan,

Saniscara Wariga.




No Nama Wuku/Kombinasi Baik Tidak Baik
21 | Kala Brahma Radite Menahil, - -
Anggara Medangsia,
Buda Sinta,
Sukra Kulantir, Bala,
Watugunung;
Saniscara Langkir.
22 | Kala Cakra Saniscara Menahil. untuk memulai | -
segala jenis
pekerjaan,
mengandung  arti
kebulatan tekad.
23 | Kala Caplokan Soma Julungwangi, | untuk membuat | -
Merakih; alat-alat penangkap
ikan seperti :
Anggara Tambir, pancing (kail), jala,
jaring, bubu, bahan
Buda Prangbakat, untuk umpan.
Sukra Kuningan,
Saniscara Sinta,
Julungwangi, Pujut.
24 | Kala Dangu Radite Tolu, Langkir | - untuk memulai
Uye, Wayang; suatu pekerjaan,
Radite Tolu, Langkir pindah tempat,
Uye, Wayang; bepergian.

Soma Merakih.

Anggara Ukir,
Gumbreg, Dungulan,
Krulut

Buda Sinta,
Julungwangi, Tambir,
Kulawu

Wraspati Wariga,
Pujut, Prangbakat.

Sukra Dungulan,
Matal, Menahil, Ugu.

Saniscara
Warigadean,
Sungsang, Dungulan,
Medangsia, Pahang,
Medangkungan,
Bala, Dukut,
Watugunung.

SISTEM WARIGA DI BALI

59



WARIGA SIDDHI

60

IR T T YT

Kala Demit Saniscara UKkir. untuk  memasang | untuk mengajukan
tanda — tanda atau | permohonan.
alat - alat yang
mengandung  arti
larangan, membuat
pagar, memasang
pelindung  kelapa
(ngangasin), hal -
hal menghalau atau
mengusir.
26 | Kala Dangastra Radite Kulantir, | untuk membangun | untuk memulai
Menabhil tembok pekarangan, |[p e k erjaan
membuat alat — alat | penting, tidak baik
Soma Sungsang, | penangkap ikan. melakukan upacara
Dukut (gawe ayu).
Anggara Medangsia,
Pahang, Merakih
Buda Sinta,
Medangkungan.
Wraspati Dungulan
Sukra Kulantir,
Dungulan, Bala
Watugunung
Saniscara  Langkir,
Pujut, Krulut
27 | Kala Gacokan Anggara Tambir untuk membuat alat | -
— alat yang runcing
seperti taji, tombak
dan sebagainya.
28 | Kala Garuda Anggara Landep. - untuk dipakai
dewasa ayu.
29 | Kala Guru Buda Landep. untuk membuat | -
peraturan =
peraturan, awig -
awig.
30 | Kala Graha Soma Landep, | untuk membangun | -
Saniscara Tolu. perumahan.
31 | KalaIsinan Soma Dungulan, | untuk mulai belajar, | -
Krulut; Buda | membuat  almari,
Watugunung. membuat  gudang
atautempat barang—
barang.
32 | Kala Panyeneng Radite Wariga, Sukra | untuk membuat | -
Watugunung. peraturan-—
peraturan, awig-

awig, membuat alat
tempat menyimpan
harta-benda.




IR T T YT

Kala Kilang — kilung | Soma Krulut, | untuk membuat
Wraspati Tamobir. barong, membuat
sok (bakul) dan
segala anyam-
anyaman
34 | Kala Kingkingan Wraspati Krulut. - untuk meminang.
35 | Kala Klingkung Anggara Sinta. untuk mencuri demi | -
kepentingan umum
yang bertujuan baik.
36 | Kala Katemu Radite Sinta, | untuk  menangkap | -
Julungwangi, Puju. ikan, berbury,
mapikat, memasang
Soma  Ukir, Tolu, | jerat, kungkungan,
Krulut. mengadakan
pertemuan.
Anggara Dungulan,
Pahang, Tamobir,
Watugunung.
Buda Tolu, Wariga,
Langkir, Dukut.
Wraspati Sinta,
Julungwangi, Pujut.
Sukra Ukir, Krulut.
Saniscara Tolu,
Dungulan, Pahang,
Tambir, Wayang.
37 | Kala Keciran Buda Gumbreg. untuk membuat | -
pisau penyadap
(pangiris), mulai
memotong danggul
nira, membuat atau
membuka  saluran
air.
38 | Kala Luang Radite  Dungulan, | untuk membuat | untuk membuat
Kuningan, Langkir. terowongan,  bendungan /
menanam ketela | empangan.
Soma Wayang. atau umbi —umbian.
Anggara Sinta,

Warigadian,
Sungsang,

Tambir, Menadhil,
Watugunung.

Buda Landep, Tolu,
Gumbreg, Pahang,
Merakih

Wraspati Klawu,

Dukut.

SISTEM WARIGA DI BALI

61



WARIGA SIDDHI

62

IR )

Kala Lutung Magelut | Radite Ukir, Buda | untuk membuat | untuk berburu.
Sungsang. | meramu obat -
obatan, mencampur
sadek (makanan
jengkrik), mulai
membikin  sawuh,
melakukan tapa
brata.
40 | Kala Mretyu Radite Sinta, | untuk membuat | untuk bersenggama,
Merakih; senjata, mulai | segala yadnya.
berperang membela
Soma Menahil. kebenaran, memberi
nasehat kepada
Anggara Medangsia, | orang lain.
Wayang;
Buda Sinta,
WraspatiTolu,
Sukra Julungwangi,
Saniscara
Medangsia.
41 | Kala Macan Wraspati Tambir. untuk segala yang | -
menakutkan,
membuat tombak,
keris, lelakut
(penakut), pada hari
ini hindari berbicara
yang tidak perlu.
42 | Kala Mina Sukra  Warigadean, | untuk membuat | -
Medangsia. peralatan
penangkap ikan,
tombak dan hari
ini baik  untuk
menangkap ikan.
43 | Kala Muas Radite Kulantir, | - untuk menanam
Soma Wayang, sesuatu  (bercocok
Saniscara Pahang. tanam).
44 | Kala Muncar Buda Dungulan. untuk membuat taji, | -
mengasah senjata.
45 | Kala Miled Soma Pahang. untuk meramu obat | -
— obatan, sadek, dan
yang lainnya.
46 | Kala Matampak Buda, Sukra Ukir; untuk menanam | -
segala sesuatu

(bercocok tanam).




IR ) T

Kala Ngadeg Radite Pujut, Krulut; | untuk membuat
pintu gerbang,
Soma Tambir, | tembol pekarangan,
Kulawu; pagar, Sangkar
ayam (guwungan),
Sukra Kuningan, | kisa pengaduan
Watugunung. ayam, mulai
memelihara ayam
kurungan, membuat
empangan/

bendungan.

48 | Kala Ngruda Radite Dukut, untuk  taji, keris, | -
ranjau (sungga),

Soma Sungsang, | bambu runcing

Menahil; (gelanggang)
dan sejenisnya,

Saniscara Sungsang. | membuat bencana

49 | Kala Nguya Radite Ukir untuk  berkunjung, | -
membuat
memasang
kungkungan (sarang
lebah) dan bubu.

50 | Kala Ngamut Soma Merakih. untuk membuat | -
pancing (kail) dan
alat-alatpenangkap
ikan lainnya.

51 | Kala Olih Buda Prangkabat untuk memulai | untuk membuat
suatu usaha. terowongan, sumur,

mulai membajak.

52 | Kala Pacekan AnggaraTolu untuk membuat | untuk mengadakan
tombak, taji, keris | perundingan /rapat.
dan sejenisnya.

53 | Kala Pegat Buda Kuningan, untuk mulai | untuk  melakukan
menyadap (ngirisin), | karya ayu.

Saniscara Ukir, | memisah bayi
Merangkih. menetek (melas
rare).

54 | Kala Prawani Radite Sinta, - untuk semua

kegiatan, hari
Anggara Prangbakat, ini mengandung
pengaruh yang
Buda Landep, kurang baik.
Wraspati Tambir.
55 | Kala Pager Wraspati Wariga. untuk membuat | sejenisnya

tembok, pagar dan
sejenis.

SISTEM WARIGA DI BALI

63



IR T T YT

T
o
=
“ Kala Geger Wraspati, Saniscara | untuk membuat
5 Wariga. alat-alat penangkap
= ikan, membuat
< kentongan, cagcag
2 (perkakas  tenun),
kroncongan  (genta
sapi dari kayu),
genta (bajra),
kendang  (bedug),
gambelan dan alat-
alat bunyi-bunyian
lainnya.
57 | Kala Pati Radite Landep, | untukmembuatjerat | untuk semua
Sungsang. dan memasangnya, | upacara dan
m e m b u a t|pekerjaan yang
Anggara Gumbreg, | pengrusak. lainnya.
Medangsia, Wayang.
Buda Landep,
Sungsang, Ugu.
Wraspati Gumbreg.
Saniscara Krulut.
58 | Kala Raja Wraspati Dukut. untuk segala
Baik g untuk |[pekerjaan,
segala  pekerjaan, | mengangkat /
mengangkat /| melantik  petugas
64 melantik  petugas | atau calon pejabat.
atau calon pejabat.
59 | Kala Rau Radite Sinta, Sukra | untuk meramu obat | membangun rumah,
Gumbreg, Saniscara | - obatan, sadek, | mengatapi rumah
Uckir, Kulantir, | membuat  senjata, | akibatnya akan
Merakih. upas (penjaga) terbakar, batasi
berbicara sering
menimbulkan
kegelapan atau
kekeliruvuan,
mengawinkan
orang.
60 | Kala Rebutan Soma Ugu. untuk membuat | -
tempat  berjualan,
membuat alat-alat
tempat barang
dagangan, alat—
alat penangkap
ikan, membuat
dan memasang

kungkungan.




o | e b |tk ric

Kala Rumpuh

Radite Merakih,
Watugunung.

Soma Julungwangi,
Medangkungan.

Buda
Tambir,
Wayang.

Sungsang,
Bala, Ugu,

Wraspati  Langkir,
Medangsia  Krulut,
Uye, Prangbakat.

Sukra
Kuningan.

Dungulan,

Saniscara
Menabhil,
Dukut.

Matal,
Kulawu,

untuk
rumah,

pindah
memulai
memelihara ayam,
itik, sapi, kerbau,
kambing, babi
(ternak).

62

Kala Sapuhau

Soma Ukir,
Anggara Wayang,
Buda Kulawu,

Sukra Watugunung.

untuk membuat
alat-alat pertanian
seperti garu, taulud,
pamalasahan,
tenggala (bajak).

untuk membangun.

63

Kala Sor

Radite Uckir,
Julungwangi, Pujut,
Matal, Wayang.

SISTEM WARIGA DI BALI

65

64

Kala Suwung

Soma, Anggara
Warigadean,
Sungsang,

65

Kala Siyung

Radite
Matal;

Landep,

66

Kala Sudukan

Radite Kuningan,

67

Kala Susulan

Soma Dungulan.

untuk membuat
tepis, sabang
(jaring).

68

Kala Sudangastra

Radite Prangbakat,

69

Kala Temah

Radite
Pujut,
Dukut.

Medangsia,
Kulawu,

70

Kala Timpang

Anggara Sinta,
Sukra  Medangsia,
Saniscara Landep

untuk membuat
senjata, membuat /
memasang ranjau,
guna—guna, meramu
sadek, memasang
sesuatu yang
merupakan larangan
pada tanaman.

untuk berburu.




WARIGA SIDDHI

66

IR T T

Kala Tumapel Anggara, Buda, | untuk membuat
Kuningan. topeng (tapel),
membuat dan
memasang
kungkungan
(tempat mengurung
lebah).
72 | KalaTampak® Radite Tolu, Langkir, | - untuk dewasa
Matal, Dukut. menikah
(perkawinan).
Soma Uckir,
Dungulan,  Tambir,
Wayang.
A nggara
Warigadean,
Pahang, Prangbakat.
Buda Sinta,
Julungwangi, Krulut,
Bala.
Wraspati  Gumbreg,
Medangsia, Uye,
Watugunung.
Sukra Kulantir,
Kuningan,
Medangkungan,
Klawu.
Saniscara  Wariga,
Pujut, Menahil.
73 | Kala Tumpar Anggara  Langkir, | - untuk dewasa ayu
Buda Warigadean. mengandung unsur
kecewa.
74 | KalaTukaran Anggara Ukir, | untuk ~ memasang | -
Warigadean jaring/tepis, mapikat
(mencari  burung),
mulai melatih/
mengajar burung.
75 | Kala Was Soma Krulut untuk mengebiri | -
(melesin) hewan,
menebang kayu
untuk bahan
bangunan.

9 Saptawara dengan Wuku tempatnya sama



IR T T,

Kala Wong untuk magundul
Medangkungan (digundul),
memotong
rambut atau
macukur  (dicukur),
meminang,
melakukan upacara
Manusa Yadnya.
77 | Kala Wikalpa Soma Uye, Bala; | untuk membuat | -
Sukra Wayang, | keris atau  yang
Watugunung. sejenis.
78 | Kala Bangkung Radite Kulantir, | - untuk  memelihara
Julungwangi, hewan.
Medangsia, Tambir,
Prangbakat, Dukut.
Soma Ukir, Kulantir,
Warigadean, Langkir,
Merakih,  Menahil,
Klawu.
Buda Kulantir,
Julungwangi,
Medangsia, Tambir,
Prangbakat, Dukut.
Wraspati Klawu.
Sukra  Medangsia
Kulantir,
Julungwangi,
Medangsia, Tambir,
Prangbakat, Dukut.
79 | Kala Buingrau Radite Warigadean, | untuk ~ membakar | untuk  mengatapi
Medangsia, Uye, | citakan (batu | rumah, membuat

Watugunung.

Soma Krulut, Bala.

Anggara Wariga,
Langkir, Matal,
Dukut.

Buda Wariga,

Langkir, Matal.

Wraspati Ukir, Krulut,
Bala.

bata merah) dan
membakar sampah
bekas rabasan

rumah.

SISTEM WARIGA DI BALI

67



WARIGA SIDDHI

68

Cho | e bl || sk

Sukra Gumbreg,
Warigadean,
Kuningan,

Medangkungan,
Uye, Bala, Klawu,
Watugunung.
Saniscara  Landep,
Kulantir, Ugu.
80 | KalaJengking Radite Ukir, Bala; | untuk mulai melatih | untuk potong
Soma Merakih, Ugu; | menari, menabuh, | rambut dan
adu ayam. pantangan  untuk
Anggara Tambir; kawin.
Buda Gumbreg,
Kuningan;
Wraspati Dukut;
Sukra Uye;
Saniscara
Julungwangi, Pujut.
81 | Kala Manguaneb Wraspati Medangsia | untuk membuat | -
paketok (perangkap
landak) dan
santeb  (semacam
perangkap binatang)
82 | Kala Wisesa Radite Dukut, untuk  penobatan/ | -
pelantikan,
Soma Uye, penugasan/
penempatan.
Anggara
Julungwangi,
Buda Landep,
Wraspati Bala,
Sukra Merakih,
Saniscara Tolu,
Dungulan.
83 | Pepedan Radite Tolu, | untuk membuka | untuk membuka
Julungwangi, |lahan tanah | lahan tanah
Sungsan g, pertanianbaru pertanian baru
Dungulan, Pujut, untuk membuat
Medangkungan, peralatan dari besi.
Matal, Uye,

Menabhil, Bala, Ugu,
Wayang,  Kulawy,
Watugunung.




“o | e bl || sk

Soma Warigadean,
Medangsia,  Krulut,
Merakih, Matal, Uye,
Prangbakat,  Bala
Ugu, Wayang, Dukut

Anggara Sinta,
Ukir, Tolu, Wariga,
Sungsang,
Dungulan, Langkir,
Medangsia, Krulut,
Merakih, Tamobir,
Medangkungan,
Uye, Menahil,
Prangbakat,  Bala,
Ugu, Wayang, Dukut,
Watugunung.

Buda Kulantir, Tolu,
Gumbreg,  Wariga,
Warigadean,
Julungwangi,
Dungulan, Kuningan,
Pujut, Pahang
Merakih,  Menabhil,
Prangbakat,
Wayang, Klawu,
Watugunung.

Wraspati Sinta, Ukir
Kulantir, Wariga,
Warigadean,
Julungwangi,
Dungulan,
Medangsia, Tambir,
Matal, Menadhil,
Prangbakat,  Bala,
Wayang, Dukut.

Saniscara  Landep,
Ukir, Wariga,
Julungwangi,
Sungsang, Dungulan,
Langkir, Menahil,
Prangbakat,  Bala,
Wayang, Dukut,
Watugunung.

84

Taliwangke

Soma Uye, Menabhil,
Prangbakat,  Bala,
Ugu.

Anggara Sinta,
Wayang, Klawu,
Dukut, Watugunung.

untuk  memasang
tali-tali hambat di
sawah maupun di
kebun, memperbaiki
pagar, membuat
tali pengikat padi/
benda-benda mati.

untuk mulai
mengerjakan
benang tenun,
membuat tali
ternak.

SISTEM WARIGA DI BALI

69



WARIGA SIDDHI

P | e doombin | | akaas

Buda Landep,
Ukir, Kulantir, Tolu,
Gumbreg.

Wraspati Wariga,
Warigadean,
Julungwangi,
Sungsang, Dungulan,
Krulut, Merakih,

Medangkungan,
Matal.
Sukra Kuningan,

Langkir, Medangsia,
Pujut, Pahang.

85 | Ratu Mangure W raspat i|untuk menanam | -
Medangkungan. yang buahnya
berbatu
86 | Ratu Magelung Buda menahil. untuk menanam
kelapa
87 | Ratu Manyingal Wraspati Matal untuk menanam | -
pepaya
88 | Sarik Agung Buda Kulantir, | untuk segala | -
Dungulan, Merakih, | pekerjaan
Bala.
89 | Sribagia Soma Gumbreg, | untuk memulai | -
Pujut, Matal; memb ina
persahabatan.
Buda Kulantir;
Saniscara Sinta,
Bala.
9o | Titibuwuk Radite Merakih, Ugu, lu n t u k| untuk memulai
Wayang,  Kulawu, | menghilangkan | suatu pekerjaan
Watugunung. penyakit karena | penting, bepergian,
guna — guna dan | mebuat tangga/
Soma Warigadean, | sejenisnya. banggul.
Julungwangi,
Medangkungan
Anggara Sinta,
Wariga, Matal.
Buda Landep,
Kulantir, Tolu,

Sungsang, Pujut,
Tambir, Bala

Wraspati Gumbreg,
Langkir, Krulut, Uye,
Prangbakat.




P | e doombiv || rdakais

or
<
0
Sukra Ukir, Kuningan. 2
Saniscara  Pahang, 5
Matal, Menahil, <
Dukut. =2
=
91 | Tutur mandi Radite Ugu; untuk  melakukan | - =
yang bersifat gaib P
Wraspati Ukir, | (kadyatmikan),
Julungwangi, Pujut, memberikan
Medangkungan | petuah/nasehat.
Matal, Prangbakat;
Sukra Landep;
Saniscara Uye.
92 | Tutut Masih Radite Merakil; untuk melas rare | -
(bayi menetek),
Soma Julungwangi, | mulai mengajar/
Kuningan,  Langkir, | melatih ternak
Wayang, bekerja, membentuk
perkumpulan
Anggara Krulut, | (organisasi),
Prangbakat; memulai membuka
sekolah atau
Wraspati Sinta; perguruan dan
baik untuk nlusuk
Sukra Tambir, Uye. (mencocok hidung
sapi/kerbau) diisi tali 71
pengikat.
93 | Unca-balung mulai dari Anggara | - untuk  melakukan

(walung)

Wage Dungulan
sampai dengan
Buda Kliwon Pahang
(Pegatwakan).

semua jenis
pekerjaan yang
dianggap  penting
(sakarya ala).




WARIGA SIDDHI

72

Ala Ayuning Dewasa Yang Muncul Dari
Penanggal/Panglong Menurut Catur Laba
Berikut ini adalah ala ayuning dewasa
yang didasarkan kepada tanggal/
panglong menurut catur laba. Penjelasan
mengenai tanggal dan panglong dapat
dilihat pada halaman diawal. Singkatnya,
tanggal adalah waktu setelah bulan
purnama. Sedangkan panglong dihitung
setelah bulan mati (tilem). Jumlah satu

Tabel 9. Ala Ayuning Dewasa Tanggal/ Panglong

siklus tanggal adalah 15 hari, demikian
juga dengan panglong. Menurut
perhitungan Catur Laba, ternyata ala
ayuning dewasa antara tanggal 1 dan
panglong 1 adalah sama. Demikian juga
tanggal dan panglong seterusnya. Oleh
sebab itu, untuk lebih jelasnya akan
disajikan sesuai dengan urutan sebagai
berikut dalam tabel.

Tanggal/ Panglong Ala Ayuning Dewasa

1 Semua pekerjaan dapat dilakukan serta berhasil, tergolong baik.
2 Tidak ada hambatan semua kerja dapat dilakukan, tergolong baik.
3 Tidak berhasil termasuk buruk.

4 Tidak bertemu tidak berhasil, tergolong buruk.

5 Mendapat makanan, tergolong baik

6 Tidak mendapat uluran tangan (dhana punia), tergolong buruk.
7 Rahayu (selamat), tergolong baik.

8 Rusak (kaon), tergolong buruk.

9 Madurgama (amat berbahaya), tergolong amat buruk

10 Rahayu (selamat), tergolong baik.

11 Jika bepergian mendapat kesenangan, tergolong baik.

12 Menyebabkan kematian, tergolong baik.

13 Selamat serta senang, tergolong baik sekali.

14 Sengsara (menderita),tergolong buruk.

15 Disenangi orang, tergolong baik.




Ala Ayuning Dewasa untuk Pernikahan dibagi menurut tanggal dan

(Pawiwahan) berdasarkan Tanggal/ Panglong menurut panglong. Untuk lebih
Berikut ini adalah dewasa untuk pernikahan. memudahkan, akan disajikan lewat
Dewasa ini akan tabel berikut ini.

Tabel 10. Ala Ayuning Dewasa Pernikahan Berdasarkan Pananggalan

Tanggal/ Panglong Ala Ayuning Dewasa

1 Baik; senang dan selamat

2 Baik; kerabat, teman menaruh rasa kasih sayang.
3 Sedang (madya); banyak mempunyai keturunan.
4 Buruk; akibatnya janda atau duda

5 Baik; senang dan selamat.

6 Buruk; menderita selalu duka.

7 Baik; amat berbahagia

8 Buruk; tidak baik, ada halangan

9 Buruk sekali; penderitaan tak putus-putusnya.
10 Baik sekali; kaya raya tak kurang apapun.

11 Buruk; tidak berhasil.

12 Buruk; menderita (kalaran).

13 Baik; berhasil

14 Buruk; bertengkar menyebabkan penceraian.

15 Buruk sekali; selamanya menderita

SISTEM WARIGA DI BALI



WARIGA SIDDHI

74

Tabel 11. Ala Ayuning Dewasa Pernikahan Berdasarkan Panglong

Tanggal/ Panglong Ala Ayuning Dewasa

1 Baik; senang dan selamat

2 Baik; kerabat kasih sayang

3 Sedang; banyak anak

4 Buruk; menyebabkan janda atau duda.
5 Baik; semuanya senang dan selamat
6 Buruk; banyak penderitaan.

7 Baik; menderita terus.

8 Buruk; tidak baik.

9 Buruk; menderita terus

10 Baik; menemui kekayaan.

11 Buruk; tidak berhasil.

12 Buruk; menderita

13 Baik; keselamatan diperoleh

14 Buruk; cekcok dan cerai

15 Buruk; tak putus-putusnya menderita.




Ala Ayuning Dewasa Berdasarkan Wewaran dan Tanggal Panglong
Berikut ini merupakan perhitungan ala ayuning dewasa berdasarkan kombinasi antara
wewaran dan tanggal-panglong.

Tabel 12. Ala Ayuning Dewasa Berdasarkan Wewaran dan Tanggal Panglong

Panca Sapta
ummm

Amerta Radite, untuk  upacara
Buwana Soma, Dewa Yadnya.
Anggara
2 | Amerta - Soma 15 - untuk  upacara -
Akasa Dewa Yadnya.
3 | Amerta - Anggara 15 - untuk  memuja -
Akasa leluhur.
4 | Amerta Sari - Buda 15 - untuk  upacara -
Dewa Yadnya,
di Sanggah/

Pamerajan,
menanam
bunga-bungaan.

5 | Amerta - Sukra 15 - untuk Dewa -
Masa Yadnya, mem
bangun,
bercocok tanam.
6 | Amerta - Saniscara 15 - untuk  upacara
Pageh DewaYadnya.
7 | Ayunulus - Radite 6 - untuk segala -
usaha
Soma 3
Anggara 7
Buda 12,13
Wrespati 5
8 | Amerta - Wraspati 15 - untuk upacara -
Wija Dewa Yadnya,
menanam  biji—
bijian.
9 | Amerta - Radite 6 - u n t u k -
Danta melakukan
Soma ) tapa, brata,

yoga, semadi,

Sukra 1 penyucian
diri, segala
Saniscara 7 pekerjaan.
10 | Amerta - Sukra 12 - untuk semua -

Dewata upacara.

SISTEM WARIGA DI BALI

75



WARIGA SIDDHI

76

Panca Sapta
e G U e e e | e

Amerta Soma untuk hal
Dewa Jaya - hal yang
mengandung
Uu n s u r
keunggulan
12 | Ayubadra - Radite 3 untuk memulai
suatu usaha,
Soma 7,10 bercocok tanam,
Anggara 3 membangun.
Buda 12
Wraspati 10
Saniscara 11
13 | Amerta - Radite 3,6 untuk  memulai
Gati suatu usaha,
Soma 7 bercocok tanam.
Anggara 3
Buda 2,3
Wraspati 5
Sukra 1,12
Saniscara 4,7
14 | Amerta - Radite 6 u n t u k
Dewa melakukan
Soma 7 Panca  Yadnya
khususnya
I 3 Dewa Yadnya,
Buda > membangun
tempat suci/
Wraspati 5 ibadah,
membuat
Sukra 1 lumbung
Sl 4 maupun dapur.
15 | Amerta Kliwon | Buda 12 u n t u k
Murti melakukan
upacara Manusa
Yadnya, upacara
potong gigi.
16 | Amerta Wage | Soma 1 u n t u k
Bumi perkawinan
Pon Buda 10 (menikah)
17 | Amerta Wrespati 4 u n t u k
Yoga X membangun
Saniscara 5 rumah, mencari

nafkah (pangupa
Jiwa), mulai
suatu usaha/
perusahaan.




Panca Sapta
e e GG e e | e

Buda Gajah | Wage | Buda
melakukan tapa
brata, yoga,
semadi, upacara
penyucian
(pembersihan)
lahir batin, dan
upacara Dewa
Yadnya.
19 | Budalreng Wage | Buda - 15 untuk segala -
pekerjaan.
20 | Buda Suka Kliwon | Buda - 15 untuk segala -
pekerjaan.
21 | Dewa Stata - Radite 10 - u n t u k -
melakukan
Soma Panca Yadnya,
khususnya Dewa
LT Yadnya.
Buda 8
Wraspati 7
Sukra 9
Saniscara 10
22 | Derman - Soma 2,3,5,12. - untuk nikah, -
Bagia membangun,
mulai  belajar/
berlatih, belajar
menari.
23 | Dina Carik - Radite 12 - - dipakai
dewasa.
Soma 11
Anggara 10
Buda 9
Wraspati 8
Sukra 7
Saniscara 6
2¢4 | DinaJaya - Redite 6 - untuk  belajar -
menari atau
Soma 5 pengetahuan
Buda 3 yang lain dan
mengandung
Wraspati 2 u n s u r
keunggulan
Sukra 1
Saniscara 7

SISTEM WARIGA DI BALI

77



WARIGA SIDDHI

78

Panca Sapta
| GG e s s e

Dina Mandi Anggara untuk upacara
penyucian  diri,
Wraspati 2 memberikan
petuah-petuah
S 4 membuatjimat.l
Saniscara 3
26 | Dewa Radite 6 untuk membuat
Ngelayang bangunan suci
Soma 3 Dewa Yadnya
dan Pitra
e 37 Yadnya.
Buda 3,13,15
Wraspati 5
Sukra 1
Saniscara 4
27 | Dewasa Radite 1,8 u n t u k
Ngelayang membangun,
Anggara 7 membuat
Buda 2,3 jukung dan
sejenisnya.
Wraspati
Sukra 6
Saniscara 5
28 | Dewasa Radite 10 untuk memulai
Tanian menanam,
Soma 9 memulai  suatu
A 6 usaha pertanian
Buda 8
Wraspati 7
Sukra 10
Saniscara 10
29 | Dewasa Wraspati 5, 15 u n t u k
Mentas melakukan

upacara
penyucian
(pembersihan)
memberi
petuah — petuah
(nasehat),
memberi
petunjuk jalan
yang berguna,
serta baik untuk
membangun.




Panca Sapta
e G R e s s e

Dagdikrana Radite untuk segala
upacara
Soma 4 4 atau Yadnya,
mengadakan
Anggara 10 10 pertemuan
Buda 7 7 (rapat),
bersanggama.
Wraspati 3
Saniscara 6
31 | Dasa Guna - Buda 15 5 untuk membuat
bangunan suci,
pelantikan
pengurus /
pejabat.
32 | Dauh Ayu - Radite 4,5,6 4,5,6 untuk membuat
awig-awig,
Soma 2,3,5 235 |peraturan—
peraturan
Anggara 517:8 51718 atau Undang—
Buda 4 4 undang,
baik untuk
Wraspati 1, 4 1, 4 membangun.
Sukra 1,5,6 1,5,6.
Saniscara 5 5
33 | Dasa Paing | Sukra 10 - u n t u k
Amerta melakukan
upacara
pembersihan
diri, upacara
potong gigi,
pernikahan
t a n p a
memperhitung-
kan sasih
34 | DewaWerdi | Wage | Sukra 10 - untuk  upacara
Dewa Yadnya,
upacara potong
gigi.
35 | Dirgayusa Pon Buda 10 - untuk  upacara

Manusa Yadnya
seperti potong
gigi dan lain —
lain.

SISTEM WARIGA DI BALI

79



WARIGA SIDDHI

80

Panca Sapta
e G R e s b e

Geheng Radite untuk segala
Manyinget pekerjaan
Soma 1 7 yang
_ penting—
Anggara 2,10 penting
Buda - 10 termasuk
melakukan
Wraspati 5 - yadnya
karena
Sukra 24 - banyak
Saniscara 1,9 - R
37 | Geni Murub - Radite 12 - untuk segala | Tidak baik :
pekerjaan |untukmem-
Soma 2l yang memper- | bangun,
g u n a k a n| mengatapi
Gl 10 api seperti | rumah.
Buda membakar
bata  mentah,
Wraspati genteng dan lain
Sukra - lain.
Saniscara 6
38 | GeniAgung | Umanis | Radite 10 - - untuk
dipakai
Wage | Anggara 8 dewasa,
sangat
Pon Buda 14 buruk.

39 | Geni - Anggara 2,4,8,11 - Untuk  segala | untuk mem-
Rawana pekerjaan|bangun,
Rangkep Buda 3/419,13 yang memper- | mengatapi

gunakan api. rumah.

40 | Kamajaya - Buda 2,3,7 - untuk  dewasa -
pernikahan,
membangun,
membuat  alat
— alat perang,
mulai belajar /
berlatih.

41 | Kalebu Rau - Soma*~® - 15 - untuk

pekerjaan

— pekerjaan
penting atau
melang-
sungkan
yadnya.

** Dikombinasikan dengan Tri Wara yakni Betengsama



Panca Sapta
e e G U e e e e

o]
<
™)
a
Karna Sula Radita untuk <
melang- v
Anggara 9 9 sungkan %
Saniscara 15 15 perkawma'n, =
mengambil / s
menangkap w
/ membeli "
binatang by
peliharaan,
tidak baik
untuk
mengada-
kan
pertemuan/
rapat,
berbicara
kepada
orang lain.
43 | Kala - (lihat - u n t u k -
Katemu™ foot mengadakan
note) pertemuan
(sidang),
mencari sesuatu
yang penting,
berburu,
mencari burung
(mapikat),
menangkap ikan
dan  membuat 81
peralatannya.
44 | Kala Radite 12 12 untuk membuat | melakukan
Dangastra temb o k,|sesuatuyang
Soma il il membuat  alat | penting
— alat / tombak | — pentin
PTG 10 10 penangkap ikan, kaprena h%ri
Buda menanam tebu. | termasuk
sangat
Wraspati buruk.
Sukra
Saniscara
45 | Kala Graha Saniscara 10 10 u n t u k|untuk
mendirikan | | pekerjaan
membangun | —pekerjaan
perumahan. yang
penting.

2 merupakan kombinasi dari Astawara dengan tanggal/ panglong. Yakni: Sri tanggal 2, Indra tanggal 4,
Guru tanggal 9, Yama tanggal 8, Ludra tanggal 7, Brahma tanggal 6, Kala tanggal 4, Uma tanggal 3.



WARIGA SIDDHI

82

Panca Sapta
e e G U e e e | e

Kala Radite untuk memulai
Keciran memotong
Soma danggul  nira,
Anggara 10 membuat
pengiris,
Buda 7 membuat segala
jenis senjata /
Wraspati 6 alatyang runcing
baik membuka
Sukra 2 / membuat
ol 3 saluran air.

47 | KalaWisesa | Paing | Buda 13 - untuk upacara -
pembersihan,
upacara
madwijati,
upacara
penobatan/
pelantikan.

48 | Macekan - Radite 12 - untuk membuat | untuk

agung sesuatu  yang | memulai
Soma e runcing-runcing. | pekerjaan—
pekerjaan
Anggara 10 penting
Buda 9
Wraspati 8
Sukra 7
Saniscara 6
49 | Macekan - Radite 5,12 - untuk membuat | untuk
Lanang sesuatu yang | memulai
Soma il runcing. pekerjaan
yang penting
Anggara 10  penting.
Buda 9
Wraspati 8
Sukra 7
Saniscara 6
50 | Macekan - Radite - 5,12 Untuk membuat | untuk
Wadon sesuatu  yang | memulai
Soma i runcing-runcing. | pekerjaan—
pekerjaan
Anggara 10 penting.
Buda 9
Wraspati 8
Sukra 7
Saniscara 6




51

Panca
\TETE

T
14 - u n t u k -

Prabu Sukra

Pendah melakukan
upacara
pelantikan.

52 | Prangewa = Anggara 1 = = untuk meng-
adakan
pertemuan
mengan-
dung unsur
keributan.

53 | Panca Paing | Soma 5 - untuk  upacara -

Werdi potong gigi,
upacara potong
rambut.
54 | Panca Paing | Buda 5 - u n t u k -
Amerta pernikahan,
melakukan
upacara
pembersihan
diri.
55 | Purnasuka | Umanis | Sukra 15 - untuk mulai -
membangun
karya ayu, juga
baik untuk
perkawinan
tanpa memper-
hitungkan sasih.
56 | Purnama Kliwon | Buda 15 - untuk  dewasa -
Danta ayu.
57 | Pati Panten - Sukra 10 10, 15 u n t u k -
melakukan
segala yadnya /
kerja.
58 | Patra - - - is(lihat |fu n t u k -
Limutan* foot memasang
note) guna-guna.
59 | Rekatadala - Radite 1,6,11. 1,6,11. | untuk menanam -
Ayudana tanaman yang

beruas/berbuku,
melakukan
madana  punia
(beramal).

2 Dewasa ini berdasarkan pada kombinasi Tri Wara dengan tanggal panglong. Patra Limutan jatuh
pada hari kajeng panglong 15 (Tilem).

SISTEM WARIGA DI BALI

83



WARIGA SIDDHI

84

60

Panca
Wara

5 - u n t u k -

Ratu Sukra

Ngemban membangun,

Putra mengangkat
sentana (meras),
melantik
petugas.

61 | Ratu - Saniscara - 6 - untuk
Magam- membuat
bahan peraturan—

peraturan
membuat
rencana,
mengangkat
petugas /
pejabat.

62 | Rarung - Wrespati 6 6 - untuk Pitra
Page- Yadnya dan
langan Manusa

Yadya

63 | Subacara - Radite 3,15 - u n t u k -
melangsungkan
Soma 3 segala jenis
upacara,
Anggara 2,7,8 membuat
Buda 2,3,6. progtram
(rencana),
Wraspati 5,6, membuat

peraturan

Sukra %23 mengangka’é
; / menunjuk
SEIEEE w5 petugas, mulai
berlatih / belajar.

64 | Siwa - Wrespati 4,5,10. - untuk segala -

Sampurna jenis  upacara,
mulai  belajar/
berlatih,
membangun
segala macam
bangunan.

65 | Sarik Ketah - Saniscara 4,5 - untuk membuat -

tembok / pagar.

66 | Sedana - Radite 8, 15 8, 15 untuk mulai -
Yoga membuat  alat

Soma 3 3 berdagang,
tempat

A / U berdagang,

Buda 2,3 2,3 mulai berjualan
karena akan

Wrespati 4,515 4,515 | mudah rejeki.

Sukra 1,6 1,6

Saniscara 5, 15 5, 15




Panca Sapta
e e GG e e | e

Sedana Wage | Wrespati
Tiba melakukan
Pitra  Yadnya,
Dewa  Yadnya
di  Pamarajan/
Panti.

68 | Upadana - Radite 1,6,8,10 - untuk  mulai -
Amerta menanam
suatu tanaman,
membuat alat-
alat berdagang
atau mulai
berjualan.

69 | WerdiSuka | Wage | Buda 10 - untuk  upacara -
Dewa Yadnya.

Ala Ayuning Dewasa yang Muncul Berdasarkan Perpaduan Sasih, Wewaran, Wuku dan
Tanggal/Panglong

Berikut ini adalah ala ayuning dewasa yang dihitung berdasarkan kombinasi antara sasih,
wewaran, wuku dan tanggal panglong.

Tabel 13. Dewasa Berdasarkan Perpaduan Sasih, Wewaran, Wuku dan Tanggal/Panglong

S ™ S N

Amerta Masa Kasa tanggal 10 Baik : untuk  mulai
Karo tanggal 7 membangun, mengadakan
Katiga tanggal 9 rapat desa, bercocok tanam.
Kapat tanggal 15
Kalima tanggal 15
Kanem tanggal 8
Kapitu tanggal 13
Kawolu tanggal 2
Kasanga tanggal 6
Kadasa tanggal 4
Jyesta tanggal 5
Sada tanggal 1

2 | Amerta Kundalini Buda Landep tanggal 2, 12. Baik:  untuk  bercocok
Wraspati Landep tanggal 10. tanam, segala kegiatan atau
BudaTolu tanggal 2,10. yadnya.

Soma Warigadean tanggal 5.

Buda Warigadean tanggal 6.

Buda Julungwangi tanggal 13

Redite Langkir tanggal 1,11.

Buda Pujut tanggal 2,12.

Wraspati Medangkungan tanggal 5,15
(Purnama)).

Soma Prangbakat tanggal 1,8.

Soma Dukut tanggal 1,7,15 (Purnama).

SISTEM WARIGA DI BALI

85



WARIGA SIDDHI

86

S T S T

Amerta Yoga Kasa tanggal 5 Baik : untuk segala kegiatan
Karo tanggal 7 mencari nafkah (pangupa
Ketiga tanggal 9 Jiwa) dan mulai suatu usaha
Kapat tanggal 1 | perusahaan, membangun
Kalima tanggal 15 dan Manusa Yadnya.
Kanem tanggal 9
Kapitu tanggal 13
Kawolu tanggal 3
Kasanga tanggal 6
Kadasa tanggal 4
Jyesta tanggal 10
Sada tanggal 1
Dewa Ngelayang Kasa tanggal 12 Baik untuk membangun
Karo tanggal 5,15 (Purnama) pura, kahyangan, sanggah,
dan upacara Pitra Yadnya
dan Dewa Yadnya.
Geni Rawana tanggal 2,4,8,11. Baik: untuk segala pekerjaan
Panglong 3,4,9,13. yang mempergunakan api
Tidak baik : untuk mengatapi
tumah, melaspas, bercocok
tanam.
Kasa tanggal 12. Baik : untuk segala pekerjaan
Karo tanggal 7. yang mempergunakan api.
Katiga tanggal 3.
Kapat tanggal 4. Tidak baik : untuk mengatapi
Kalima tanggal 5. rumah, upacara melaspas,
Kanem tanggal 8. bercocok tanam.
Kapitu tanggal 2.
Kawolu tanggal 12.
Kasanga tanggal 1.
Kadasa tanggal 5.
Jyesta tanggal 1.
Sada tanggal 11.
Gotong Pati Kasa, Jyesta, Sada (Wage) Tidak baik untuk semua
Karo, Katiga, Kapat (Pon) Dewasa.
Kalima, Kanem, Kapitu (Umanis)
Kawolu, Kasanga, Kadasa (Kliwon)
Gagak Anungsang Tanggal 9; Panglong 1,6,14. Tidak baik : untuk melakukan
Pati upacara membakar mayat

atiwa-tiwa.

Guruning Ulan

Kasa - Wraspati
Kapitu - Saniscara
Karo - Saniscara
Kawolu - Redite
Katiga - Soma
Kasanga - Buda
Kapat - Redite
Kadasa - Sukra
Kalima - Anggara
Jyesta - Redite
Kanem - Wraspati
Sada -

Tidak baik : untuk segala
kegiatan atau yadnya.




S T S T

Kala Agung Katiga, Kapat, Kalima bertempat di Tidak baik untuk bepergian

Timur menuju tempat Kala Agung.
Kanem, Kapitu, kawolu bertempat di
Utara
Kasanga, Kadasa Jyesta bertempat di
Barat
Sada, Kasa, Karo bertempat di Selatan

10 | Kala Brahma Anggara Paing bertempat di Timur Tidak baik : untuk menuju
Soma Pon bertempat di Selatan tempat Kala Brahma bila
Sukra Wage bertempat di Barat bepergian, meminjam vang,
Buda Umanis bertempat di Utara meminang.

11 | Kala Capika Soma Merakih, tanggal 3. Baik  untuk  membuat

pancing (kail), perangkap.

12 | Kala Cakra Wraspati Umanis bertempat diTimur | Tidak baik untuk bepergian
Wraspati Paing bertempat di Selatan | menuju tempat Kala Cakra.
Wraspati Pon bertempat di Barat
Wraspati Wage bertempat di Utara
Wraspati Kliwon bertempat di Tengah

13 | Kala Dangastra Kasa tanggal 11. Tidak baik untuk melakukan
Karo tanggal 7. pekerjaan—pekerjaan yang
Katiga tanggal 3. dianggap penting.
Kapat tanggal 5.
Kalima tanggal 10.
Kanem tanggal 6.
Kapitu tanggal 7.
Kawolu tanggal 8.
Kasanga tanggal 9.
Kadasa tanggal 10.
Jyesta tanggal 7.
Sada tanggal 2.

14 | Kala Enjer Anggara Pon bertempat di Timur Tidak baik : untuk menuju

Anggara Wage bertempat di Selatan
Anggara Umanis bertempat di Barat
Anggara Paing bertempat di Utara
Anggara Kliwon bertempat di Tengah

tempat Kala Enjer bila
bepergian, membeli ternak,
berburu.

SISTEM WARIGA DI BALI

87



WARIGA SIDDHI

88

S N S N~

Kala ljal

Tanggal 5,15 dan Panglong 9
bertempat di Timur.

Tanggal 6 bertempat di Tenggara.
Tanggal 7 dan Panglong 2,12
bertempat di Selatan.

Tanggal 8 dan Panglong 1,3,11,15
bertempat di Barat Daya.
Tanggal 4,14 bertempat di Barat.
Tanggal 2,12 dan Panglong 6
bertempat di Barat laut.

Tanggal 3,123,124 dan Panglong 7
bertempat di Utara.

Tanggal 8 bertempat di Timur laut.

Tanggal 1,21 dan Panglong 10
bertempat di atas.

Tanggal 10 dan Panglong 5,15
bertempat di bawah.

Tidak baik untuk menentang
atau menuju Kala ljal bila
pergi pertempur.

16

Kala Jabung

Dawuh 1 bertempat di Timur
Dawuh 5 bertempat di Barat
Dawuh 2 bertempat di Barat Daya
Dawuh 6 bertempat di Timur Laut
Dawuh 3 bertempat di Utara
Dawuh 7 bertempat di Selatan
Dawuh 4 bertempat di Tenggara
Dawuh 8 bertempat di Barat Laut

Tidak  baik  bepergian
menuju arah tempat Kala
Jabung.

17

Kala Kali

Soma di Timur.

Sukra di Selatan.

Wraspati di Barat.

Buda di Utara.

Redite dan Saniscara di Tengah.

Tidak baik pergi meminang,
meminjam yang menuju
Kala Kali.

18

Kala Luang

Kasa Redite,Buda

Karo Buda

Katiga Anggara, Sukra
Kapat Soma, Anggara
Kalima Wraspati, Sukra
Kanem Wraspati, Saniscara
Kapitu Saniscara

Kawolu Wraspati, Sukra
Kangsanga Anggara, Wraspati
Kadasa Soma, Buda
JyestaSoma, Buda
SadaRedite, Anggara

membuat
menanam

Baik untuk
terowongan,
umbi—umbian.

19

Kala Manggap

Redite Umanis di Barat
Soma Kliwon di Utara
Buda Pon di Timur
Wraspati Wage di Selatan

Tidak baik : untuk bepergian
menuju  tempat  Kala
Manggap.

20

Kala Muncar

Saniscara Merakih tanggal 3.

Baik  untuk  membuat
pancuran, pengiris, senjata
yang runcing




S ™ S Ny

Kala Kuwuk Tanggal / Panglong 3,21 di Timur Tidak baik : untuk berjualan,
Tanggal / Panglong 4,13 diTenggara bermain, mengambil ayam
Tanggal / Panglong 6,12,14 di Selatan | dan burung menuju tempat
Tanggal / Panglong 7,14 di Barat Kala Kuwuk.
Tanggal / Panglong 2,10 di Barat Laut
Tanggal / Panglong 8,15 di Utara
Tanggal / Panglong 1,9 di Timur Laut
22 | Kala Rumpuh Karo di Timur Tidak baik untuk bepergian
Katiga, Kapat di Tenggara maupun pindah  rumah
Kalima di Selatan menuju  tempat Kala
Kanem, Kapitu di Barat Daya Rumpuh.
Kawolu di Barat
Kasanga, Kadasa di Barat Laut
Jyesta di Utara
Kasa, Sada di Timur laut
23 | Kala Sadwara Umanis, Maulu di Timur Tidak baik untuk bepergian,
Paing, Aryang di Selatan berjualan atau berdagang
Pon, Tungleh di Barat menuju  tempat Kala
Wage, Was di Utara Sadwara.
Kliwon, Urukung diTengah
24 | Kala Sanjaya Redite, Umanis di Timur Tidak baik untuk bepergian
Redite, Paing di Selatan menuju  tempat Kala
Redite, Pon di Barat Sanjaya.
Redite, Wage di Utara
Redite, Kliwon di Tengah
25 | Kala Sorpati Karo, Katiga, Kapat di Timur Tidak baik untuk bepergian
(Selongsongpati) Kasa, Jyesta, Sada di Selatan menuju arah / tempat Kala
Kawolu, Kasanga, Kadasa di Barat Sorpati.
Kalima, Kanem, Kapitu di Utara
26 | Kala Sudukan Buda, Umanis di Barat dan Timur Tidak baik untuk
Redite, Pon di Barat dan Timur memindahkan orang
Soma, Paing di Utara dan Selatan sakit menuju tempat Kala
Saniscara, Wage di Utara dan Selatan | Sudukan.
Wraspati, Kliwon di Tengah (Nyatur).
27 | Naga Maut jika bilangan tanggal/ panglong sama | Tidak baik untuk dewasa
dengan bilangan sasih. ayu.
28 | Purwani tanggal / panglong 14 Tidak baik untuk dipakai
dewasa.
29 | Prok Tawok Kasa, Kapitu - Tumpek Kuningan, Tidak baik untuk kegiatan-

Anggara Kasih Medangsia.

Karo, Kawolu - Tumpek Krulut,
Anggara Kasih Tambir.

Katiga, Kasanga - Tumpek Uye,
Anggara Kasih Prangbakat.
Kapat, Kadasa - Tumpek Wayang,
Anggara Kasih Dukut.

Kalima, Jyesta - Tumpek Landep,
Anggara Kasih Kulantir.

Kanem, Sada - Tumpek wariga,
Anggara Kasih Julungwangi.

kegiatan
yadnya.

penting  atau

SISTEM WARIGA DI BALI

89



WARIGA SIDDHI

90

e e s

Panca Prawani

Tanggal / Panglong 6,8,14.

Tidak baik untuk dipakai

(Prawanin Tanggal / dewasa ayu.
Panglong)
31 | Pati Pata Kasa tanggal 10. Tidak baik : untuk segala
Karo tanggal 7. upacara.
Katiga tanggal 3.
Kapat tanggal 4.
Kalima tanggal 8, panglong 10
Kanem tanggal 6, panglong 8
Kapitu tanggal / panglong 11.
Kawolu tanggal / panglong 13.
Kasanga tanggal 7, panglong 6.
Kadasa tanggal / panglong 6.
Jyesta tanggal 1
Sada tanggal 4.
32 | Prawaning sasih Kasa tanggal ping 10. Tidak baik untuk segala
Karo tanggal ping 7. pekerjaan, melakukan
Katiga tanggal ping 3. yadnya.
Kapat tanggal ping 6.
Kalima tanggal ping 10.
Kanem tanggal ping 8.
Kapitu tanggal ping 12.
Kawolu tanggal ping 13.
Kasanga tanggal ping 8.
Kadasa tanggal ping 6.
Jyesta tanggal ping 1.
Sada tanggal ping 14.
33 | Sasih Anglawean Tanggal 15 (Purnama) menjadi Tidak baik untuk
panglong 1. membangun, memasuki
Panglong 15 (Tilem) menjadi tanggal 1. | rumah baru, melangsungkan
pernikahan. Hari ini sangat
butruk semua pekerjaan
tidak akan berhasil.

34 | Werdi Guna Buda Wage tanggal 5, Kasa. Baik untuk segala upacara,
Manusa Yadnya dan lain-
lain.

35 | Wulan tan pasirah dalam satu sasih tidak ada tumpek. Tidak baik untuk dewasa ayu




Ala Ayuning Dewasa Menurut Wewatekan
MengenaiWatek disebut pulaWewatekan
adalah merupakan petunjuk perhitungan
hari baik maupun buruk untuk memulai
suatu pekerjaan. Jenis watek itu ada 3
macam yaitu Watek Alit disebut dengan
Watek Catur, Watek Madya disebut
dengan Watek Panca dan Watek Agung
yaitu berkaitan dengan Dasawara seperti
telah terurai di atas. Masing-masing
watek tersebut yaitu sebagai berikut.
1. Watek Catur (Watek Alit)
Watek Catur perhitungannya adalah
dengan menjumlahkan urip saptawara
dengan pancawara pada suatu hari,
kemudian dibagi 4 (empat), sisa :
Hari tidak baik untuk
menanam yang menghasilkan daun,

1 = Uler :

buah dan yang lain (bercocok tanam).
2 =Gajah : Hari baik untuk memelihara
binatang peliharaan (wewalungan).

3 = Lembu : Hari baik untuk
memelihara  binatang peliharaan
(wewalungan).

4 = Lintah : Hari baik untuk menanam
tanaman yang menjalar (sarwa
malilit).

2. Watek Panca (Watek Madya).
Watek Panca perhitungan adalah
dengan menjumlahkan urip saptawara
dengan pancawara pada suatu hari,
kemudian dibagi 5 (lima), sisa :
1 = Gajah : Hari baik untuk memulai
memelihara  binatang peliharaan
(wewalungan).
2 = Watu : Hari baik untuk memasang
atau mengerjakan bahan berupa
jenis batu batuan seperti membuat
tembok, pondasi bangunan (nasarin).
3 = Bhuta : Hari baik untuk
melaksanakan upacara BhutaYadnya.
4 = Lintah : Hari baik untuk mulai
melatih sapi, kuda dan binatang
lainnya  yang mempergunakan

gerakan kaki (ngajah).

5 =Wong : Hari baik untuk membuat

kandang, membuat tembok/ pagar

batas pekarangan rumah maupun

yang lainnya untuk keamanan.

SISTEM WARIGA DI BALI

Ul



WARIGA SIDDHI

92

Padewasan Berdasarkan Ingkel

Ingkel artinya larangan atau pantangan

yang patut ditaati dan dihindari. Dalam

lontar pustaka-pustaka wariga “Ingkel”
itu sering ditulis dengan kata “Patining".

Mengenali ingkel dapat dibedakan

menjadi2 (dua)jenisyaitu Ingkel Ngawuku

(Awuku) disebut pula Ingkel Pandakan

dan Ingkel Sadina (Adina) disebut pula

Ingkel Jejepan. Ingkel Ngawuku (Awuku):

artinya pantangan atau larangan yang

mempunyai kekuasaan selama satu wuku
atau seminggu dari hari Minggu sampai
hari Sabtu, urutan sebagai berikut :

1. Wong Pantangan atau larangan
untuk melaksanakan kegiatan bersifat
kemanusiaan atau Manusa Yadnya.

2. Sato: Pantangan atau larangan untuk
mengambil atau memelihara binatang
menyusuifternak (wewalungan).

3. Mina : Pantangan atau larangan
untuk memulai memelihara ikan dan
binatang air lainnya.

4. Manuk : Pantangan atau larangan
untuk memulai memelihara ayam,
burung dan binatang unggas lainnya.

5. Taro: Pantangan atau larangan untuk
menempel, menanam, menebang
pohon untuk bahan bangunan.

6. Buku :
untuk menanam atau menebang

Pantangan atau larangan

pohon yang beruas/berkuku.

Ingkel Sadina (Adina) artinya pantangan
atau larangan yang  mempunyai
kekuasaan hanya satu hari yaitu :

1. Mina: Pantangan atau larangan untuk
memulai memelihara ikan.

2. Taru: Pantangan atau larangan untuk
menanam, mencangkuk, menebang
pohon untuk bahan bangunan.

3. Sato: Pantangan atau larangan untuk
memulai mengambil memelihara
binatang menyusui (wewalungan).

4. Patra:Pantanganataularangan untuk
menulis (nyurat) hal-hal yang bersifat
penting (utama).

5. Wong Pantangan atau larangan
untuk melaksanakan kegiatan yang
bersifat kemanusiaan, perkawinan
(wiwaha).

6. Paksi
mengambil/menangkap burung untuk

Pantangan atau larangan

dipelihara.



Sistem Penyesuaian
(Pangalantaka)

Wariga

Bila kita bicara tentang perhitungan
wariga, dimasalaluorangmenghitungnya
untuk  keperluan  pertanian. Pada
dasarnya, perhitungan yang berkaitan
dengan pertanian itu adalah untuk
kehidupan sehari-hari. Namun selain itu,
juga untuk menghitung perayaan hari-
hari tertentu. Kebanyakan perayaan-
perayaan itu ditempatkan pada saat
musim-musim panen. Maksudnya adalah
agar pada saat perayaan, orang punya
cukup bahan makanan untuk melakukan
perayaan tersebut. ltulah sebabnya ada
banyak perayaan, terutama hari-hari
besar, jatuh pada saat orang memiliki
bahan makanan.

Kemudian sejak zaman kolonial, kira-
kira pada tahun 1933-1935, Goris dan
para panglingsir di Buleleng mulai
merumuskan penyatuan kalender Bali.
Waktu itu kalender Bali masih berbeda-
beda. Termasuk di dalamnya adalah
kalender Bali yang ada di Lombok. Ada
yang menyebut bahwa tahun Saka
dimulai pada penanggal ping pisan sasih
Kadasa, tapi pada waktu t itu ada yang
menyebutkan bahwa tahun Saka dimulai
pada penanggal ping pisan sasih Kasanga.
Memang originalnya, tahun Saka dimulai
padabulanke-g atau Caitra. Sebagaimana
disebutkan di dalam Negarakertagama
bahwa di Majapabhit juga dirayakan tahun
baru Caitra, tapi bukan dengan Nyepi.
Pada masa itu, tahun baru Saka dirayakan

dengan mengadakan pasar malam. Hal
itu diceritakan oleh Empu Prapanca,
bahwa pada perayaan Caitra, alun-alun
kerajaan Majapahit sangat ramai seperti
pasar malam.

Sebab pertanian yang dijadikan dasar
dalam perhitungan wariga, itu artinya
ada kesamaan dengan beberapa wilayah
lain di muka Bumi, semisal Amerika Latin,
Nusantara, sampai India Selatan. Salah
satu contoh kesamaannya adalah tentang
apa yang disebut dengan bintang Kartika
atau dalam bahasa latinnya Pleades.
Bintang inilah yang digunakan sebagai
patokan, terutama bagi pertanian.
Kemunculan bintang Kartika pada sasih
Kasa itulah merupakan bulan baru bagi
pertanian. Semua kalender, baik di
Nusantara, India Selatan, sampai Amerika
Latin (suku Maya) menyebutkan bintang
Kartika. Demikian pula kalender Sasak,
juga mengikuti Bintang Kartika. Kalender
Sasak disebut Rowot. Kalender ini, tahun
barunya dimulai pada awal munculnya
bintang Kartika. Tetapi karena perhitungan
kalender Sasak ini kemudian dipengaruhi
oleh perhitungan tahun Hijriyah maka
bintang Kartika dikatakan terbit pada
bulan Mei. Nyatanya, bintang Kartika ini
terbit pada 15 Juni secara astronomi.

DiJawa pada awalnya juga menggunakan
tahun Saka, tapi Sultan Agung
mengubahnya. Bulan yang digunakan
adalah  bulan  Hijriyah, sedangkan
tahunnya tetap menggunakan tahun
Saka. Sehingga penentuan musim tidak

SISTEM WARIGA DI BALI

93



WARIGA SIDDHI

94

tepat. Ketidaktepatan ini menjadi salah
satu faktor kegagalan pasukan Sultan
Agung ketika menyerang ke Batavia.
Kegagalan itu terjadi karena musim
tanam yang tidak tepat, sehingga
pasukannya tidak dapat disupport oleh
dengan bahan makanan. Kegagalan
tersebut, menyebabkan  munculnya
cerita mistik mengenai Nenek Lampir.
Padahal kegagalan itu terjadi karena
tidak  tepat
Kesalahan perhitungan musim ini yang

menghitung  musim.

menyebabkan perubahan pola tanam,
sehingga mengakibatkan gagal panen.

Kemudian Pakubhuwono VII pada 22
Juni 1885 memulai sebuah tahun baru
yang bernama Pranatamangsa. Pranata
ini merupakan kalender musim dengan
perhitungan yang tepat. Musim tanam
dimulai saat terbitnya bintang Kartika
pada 22 Juni. Jadi secara astronomi,
perhitungan ini adalah perhitungan yang
tepat. Sasih Kasa dalam Pranatamangsa
dimulai tanggal 22 juni sampai 1 Agustus.
Kalender suku Badui juga menggunakan
23 Juni sebagai awal daripada sasih
Kasa. Di Jember juga menggunakan satu
buah kalender yang disebut Curah Takir.
Kalender ini juga berdasarkan pada satu
buah bintang yang disebut Korteka atau
Nenggale. Bintang Nenggale juga disebut
bintang Uluku. Bahasa latin dari bintang
Nenggale adalah Oreon. Kalender ini
juga memulai perhitungannya di bulan
Mei, yakni pada saat bintang Kartika
terbit. Tetapi karena ada pengaruh dari
perhitungan-perhitungan Hijriyah maka

sama seperti Sasak, sehingga mengalami
ketidaksesuaian. Kalender suku Nias di
Sumatera, juga demikian. Kalender ini
belum terkena pengaruh Hijriyah, dan
menanam padi itu mulai pada Juni dan
Juli. Bulan-bulan itulah yang disebut
sebagai Sasih Kasa bagi mereka. Yakni
pada awal munculnya bintang Sara atau
bintang Kartika. Hal-hal itulah yang
menjadi perdebatan-perdebatan awal
soal penentuan panampih Sasih.

Panampih Sasih kita gunakan sekarang,
menggunakan sistem panampih Sasih
pada bulan Jyesta-Sada atau Pangrapeting
Sasih. Karena itu, Tilem Kasanga jatuhnya
paling awal adalah pada tanggal 3 Maret
dan Tilem Kasada jatuhnya paling awal
pada tanggal 3 Juli. Sementara sasih
Kasa nanti akan jatuh pada tanggal 4
Juli. Jadi memang secara astronomi,
satu sampai dua tahun akan lebih awal.
Perhitungan kita memang akan lebih
awal dan tidak mengikuti bintang Kartika.
Namun selisihnya adalah 14 hari lebih
awal, tidak sampai selisih sebulan seperti
perhitungan Sasak. Hal itu menandakan
bahwa memang perhitungan ini tidak
terlalu tepat.

Sebuah  Tim
dari PHD, pada tahun go-an mulai

Pengkajian ~ Wariga

membuat perhitungan panampih
sasih  berkeseimbangan. Berdasarkan
Panampih ini tilem Kesanga jatuh pada
13 Maret sampai 13 April. Tilem Kadasa
13 April-13 Mei, Kajyesta 13 Mei-13 Juni,

Kasada 13 Juni-13 Juli. Sehingga sasih



Kasa akan paling lambat yakni akan
mulai pada tanggal 14 Juli, dan paling
cepat akan mulai 14 Juni. Oleh sebab ity
menurut Tim Pengkajian Wariga tersebut,
sistem ini lebih mendekati perhitungan-
perhitungan Sasih pertanian, sehingga
para petani dapat lebih tepat menghitung
karena akan jatuh tanggal 14 Juni. Jadi
tidak terlalu jauh dengan terbitnya
bintang Kartika secara astronomi. Berikut
ini adalah perbandingan dari kalender-
kalender yang dimaksud.
Berdasarkan tabel perbandingan
tersebut, terlihat bahwa mulainya sasih
Kasa pada kalender Saka Jyesta-Sadanya
minimal pada 3 Juni maksimal 3 Juli.
Pada sasih berkeseimbangan minimal
pada 14 Juni, dan maksimal 13 Juli.
Sedangkan dalam kalender musim atau

Tabel 14. Perbandingan Kalender

Pranata Masa, terjadi pada 22 Juni. Pada
kalender Sasak, terjadi pada bulan Mei,
kalender Jember juga Mei, sedangkan
pada kalender Nias pada bulan Juni-Juli.
Kalender India yang disebut dengan
kalender Sayana juga berdasarkan
pada tahun Saka, sehingga juga disebut
kalender Saka Sayana. Kalender inilah
yang sekarang digunakan sebagai
kalender resmi oleh India. Perhitungan
tahun barunya menggunakan tahun baru
matahari, yakni 21 atau 22 Maret sebagai
tahun baru. Sistem yang dijadikan
perbandingan oleh Tim Pengkaji Wariga
PHDI waktu itu adalah perhitungan
India Nirayana. Perhitungan ini dimulai
dari 14 Juli untuk mengawali sasih Kasa.
Kemudian Pranatamangsa dimulai 22
Juni. Secara astronomi Pleiades mulai
terbit itu tanggal 15 Juni.

Kalender Saka- Kalender Saka Kalender Musim
Jyesta Sadha Berkeseimbangan (Pranatamasa)

Mulai Kasa 3 Juni/ Mulai Kasa 14 Juni/ Mulai Kasa 22 Juni

Maksimal 3 Juli Maksimal 23 Juli

Kalender Sasak Kalender Jember Kalender Nias
Mei Mei Juni-Juli

India Sayana (Saka) India Nirayana Pranatamasa
Asvina (Kasa) 21 Juli 14 Juli 22 Juni

Pleiades tidak muncul
pada 15 April

Astronomi Muncul lagi pada 15 JunI=

Sumber: Sutarya, 2023

3 https://milky-way.kiwi/how-to-find/how-to-find-the-pleiades-in-june/2qg.

SISTEM WARIGA DI BALI

95



WARIGA SIDDHI

96

Pendekatan-pendekatan untuk menjadi-
kan Saka Nusantara sebagai kalender
musim telah digagalkan dalam paruman
sulinggih pada September 2020 di
Batukaru yang menetapkan penampih
sasih pada Jyesta dan Sadha. Penetapan
ini dasarnya adalah dewasa upacara,
bukan didasarkan pada pertanian.
Panampih sasih diletakan pada Jyesta-
Sadha karena di Jyesta-Sadha tidak ada
lagi dewasa atau tidak digunakan lagi
untuk pendewasan. Bulan tersebut tidak
digunakan untuk padewasan karena
bintang Kartika tidak terbit lagi. Jadi
secara keyakinan dianggap akan banyak
halangan.

Penempatan penampih  sasih  pada
Jyesta dan Sadha bertujuan agar tidak
membingungkan  dalam  penentuan
dewasa (hari baik) untuk melakukan
upacara. Sehingga tidak ada keraguan
lagi di dalam menentukan sasih-sasih
untuk padewasan. Oleh karena ity,
pendekatan kalender Bali sekarang
ini adalah pendekatan upacara bukan
pendekatan musim yang seperti di awal
dengan mempertimbangkan terbitnya
bintang Kartika. Posisi terbit bintang
Kartika berada di Timur Laut, ketika
matahari berada di Utara. Bintang Kartika
ini memang sangat bagus jika dilihat dari
Ponjok Batu, karena Ponjok Batu adalah
pantai Utara yang datar.

Karena pendekatan Kalender Saka-Bali
sekarang adalah pendekatan upacara
bukan musim, sehingga jatuhnya

Sasih Kasa terlalu awal pada waktu
tertentu. Nyatanya, hal ini tidak terlalu
berpengaruh kepada sistem upacara.
Sebab dalam berupacara, kita tidak lagi
disupport oleh bahan-bahan pertanian
lokal. Contoh kecilnya adalah beras yang
kini didapat dari luar Bali. Oleh sebab itu,
meskipun upacara tidak dilakukan pada
musim yang tepat, terasa tidak masalah
sekarang ini. Itulah juga sebabnya kenapa
sistem yang kini diterapkan walaupun
tidak sesuai dengan musim pertanian,
para petani tidak protes. Petani tidak
protes karena paradigma kita memang
sudah bergeser. Kini yang diperhitungkan
didalam konsep musim, tidak lagi tentang
punya makanan atau tidak, tetapi antara
low season dan peak season.

Berkaitan dengan bintang Kartika,
sebenarnya di dalam lontar-lontar
disebutkan bahwa bintang Kartika
pinaka pemenenging Sasih. Karena itulah
dalam penentuan kalender kita nanti itu,
diskusinya mesti diperluas. Penentuan
penampih sasih hendaknya tidak hanya
pasamuhan sulinggih (orientasi upacara),
tetapi hendaknya melibatkan para Kelian
Subakyangterbiasamelihatbintang. Para
Kelian Subak harus memberikan masukan
kepada kita mengenai perhitungan
panampih  sasih ini. Sehingga bila
memang banyak tidak tepat, kita musti
mengubahnya. Tidak hanya masukan dari
kalangan sulinggih yang menggunakan
kalender  ini  untuk  kepentingan
upacara, tetapi juga masukkan dari para
petani-petani dari para nelayan yang



menggunakan kalender ini untuk mata
pencaharian mereka. Sehingga kalender
kita tidak menjadi kalender astrologi,
padahal seharusnya menjadi kalender
astronomi. Astrologi yaitu ilmu yang
bersifat magis. Memang ada satu rumus
umum mengenai alah dening, tetapi
yang menyangkut aspek sakala hanya
sampai pada dauh. Di luar pada itu, sudah
masuk ke ranah niskala semisal dauh alah
dening ning. Kalau menyangkut ke ning,
maksudnya adalah olah batin.

Berkenaan dengan bintang Kartika,
berikut ini adalah gambar yang dapat
dilihat. Gambar ini menunjukkan bintang
Kartika dan perbedaannya dengan
bintang Wuluku. Untuk lebih jelasnya,
dapat dilihat pada gambar berikut ini.

Gambar di bawah menunjukkan wujud
dari bintang Kartika. Di dalam gambar
tersebut, terlihat pula bintang Wuluku
atau bintang Tenggala. Bintang Wuluku
juga disebut bintang Oreon. Sementara
gambar bintang yang ada di ujung
sebelah kiri, merupakan bintang Pleades
atau Kartika. Menurut pengamatan mata,
bintang Kartika terdiri dari 7 bintang.
Namun yang dapat dilihat dengan mata
telanjang, hanya enam bintang. Enam
bintang ini sesuai dengan penjelasan
Purana bahwa Dewa Kartika juga disebut
Sad Muka. Yakni dewa yang bermuka
enam. Tetapi secara astronomi, bila
bintang Kartika dilihat dengan teleskop,
jumlahnya bukan 6 bintang tapi ada 414
bintang. Hal ini membuktikan bahwa
pengamatan kita juga sangat terbatas.

Orion

" Aldebran

Pleiades

Gambar 4. Bintang Kartika
Sumber: Wiki How via Sutarya, 2023

SISTEM WARIGA DI BALI

97



WARIGA SIDDHI

98

Bintang Kartika ini lah yang dipakai
patokan untuk menuju sasih Kasa, dan
sebagai awal dari musim pertanian-
pertanian kita sehingga bila kemudian
kita mengembalikan ke perhitungan ini,
tepatlah bagaimana mulainya upacara
itu. Sesuai dengan kidung Wargasari
yang menunjukkan bahwa upacara
memang jatuh pada anggadang labuh
Kartika panedenging sari (ketika masa
Kartika  bunga-bunga  bermekaran).
Anggadang labuh Kartika merupakan
musim berbunga, yang jatuh pada
sekitar bulan Oktober. Hal ini di dalam
upacara misalkan, dapat dilihat pada
buku Besakih karya Davis Dtuart-Fox.
Menurut catatannya, di Besakih dulu
Bhatara Turun Kabeh pada sasih Kapat.
Kemudian Belanda-lah yang menggeser
ke bulan Kedasa tahun 1920/1930. Namun
sekarang, Purnama Kartika masih tetap
digunakan sebagai pujawali di Padma
Tiga di Besakih.

Pangalantaka

Sebetulnya kalau kita lihat kalender Bali,
di dalam kalender Bali itu terdapat sistem
perhitungan waktu dan ramalan-ramalan
dan kemudian pangerentep. Pangerentep
kalender Bali yaitu seolah penuh sekali
dengan data-data. Walaupun data-data
yangtidak adakaitannya dengankalender
Bali juga dimasukkan, supaya penuh saja.
Termasuk di dalamnya adalah kalender
Muslim, Cina dan bahkan Jepang. Pada
bagian ini, yang akan dibicarakan adalah
sistem perhitungan waktu yang ada di
dalam kalender Bali atau wariga.

Terdapat dua macam sistem perhitungan
waktu yang kita pakai di Bali vyaitu
sistem perhitungan waktu pawukon
dan sistem perhitungan waktu Saka.
Sistem perhitungan waktu pawukon
adalah sistem perhitungan waktu yang
asli Jawa, dan kini masih kita wariskan
di Bali. Kemudian sistem perhitungan
Saka itu adalah sistem perhitungan
waktu India. Ada yang mengatakan
bahwa sistem perhitungan pawukon itu
tidak mempunyai angka tahun, tapi ada
beberapa buku yang menyampaikan
bahwa sebetulnya pawukon itu mengenal
sistem perhitungan tahun. Oleh sebab
itu, sangat menarik kalau kita bisa
mendiskusikannya dengan  penekun
kalender Jawa.

Sistem perhitungan pawukon ini juga
terkesan antik, karena pada prasasti yang
terbit dengan sistem perhitungan waktu
Suryasidhanta, pawukon juga sudah
dicantumkan. Menariknya, pawukon
itu ditulis dengan singkatan. Singkatan
bukanlah bahasa lisan tetapi bahasa tulis,
sehingga timbul pertanyaan jangan-
jangan Jawa itu dulu sudah mengenal
tulisan sebelum prasasti itu ditulis.

Inti dari pembicaraan sekarang adalah

mengenai  ketepatan  pangalantaka
yang kita buat. Pangalantaka dapat
berarti banyak, di antaranya ada yang
mengatakan artinya adalah mematikan
waktu. Pangalantaka juga disebut
pangalihan ~ Purnama-Tilem,  adalah

cara menghitung Purnama tilem yang



akan datang. Sistem ini juga disebut
Pengunalatrian yang berarti mengurangi
Satu Malam, sama artinya dengan yang
pertama. Penerapannya yaitu dengan
menampih dua tithi. Setiap 64 tithi akan
ditampih menjadi 63 tithi. Di dalam buku-
buku wariga disampaikan bahwa dasar
dari panampih ini adalah Eka-Sungsang,
Dwi-Tambir, Tri-Klau dan sebagainya.

Karena seolah-olah kita menghitung
Purnama Tilem dalam kalender dengan
pertolongan istilah-istilah Pawukon seperti
eka-sungsang, dwi-tambir dan sebagainya,
banyak yang mengatakan bahwa kalender
Bali tidak disusun berdasarkan astronomi
tapi berdasarkan ilmu  numerologi.
Padahal sebetulnya di dalam istilah-istilah
eka-sungsang, dwi-tambir dan sebagainya
tersembunyi sebetulnya angka 63/64.
Sehingga kita harus  memberikan
penjelasan bahwa sebetulnya perhitungan
kalender Bali, terutama menentukan
Purnama tilemnya berdasarkan angka
63/64. Penjelasan mengenai hal ini sangat
astronomis. Selain itu, disampaikan juga
di dalam buku-buku mengenai urutan
Tithi yang ditampih. Urutannya yakni
Pancadasi (14/15), Caturtinca (3/4), Astami
(7/8), Dwadasitata (11/12), Pratipada Intu
(15/1), Pancamyam (4/5), Nawami (8/9),
Triodasi (12/13), Dwitiya (1/2), Sasti (5/6),
Dasa Saiwah (9/10), Catur Dasa (13/14),
Trityanca (2/3), Saptrta (6/7), Eka Dasanca
(10/21) (Suwatjana, 2023). Jadi pada
saat eka-sungsang yang ditampih adalah
penanggal 14 menjadi Purnama. Tetapi
ada juga yang menerapkan sistem yang

lain, seperti yang terjadi pada tahun 1933
misalnya, kita menerapkan eka-sungsang
ke wraspati keliwon. Ternyata penetapan
itu tak dimulai pada tanggal 14 menjadi
purnama tapi justru pangelong 14 jadi
tilem. Itulah sistem pangalihan yang kita
pakai sejak tahun 1933.

Pada tahun 1999 kita mengadakan
perubahan Pangalantaka dari eka-
sungsang ke pon menjadi eka-sungsang
ke paing. Penyebab terjadinya perubahan
tersebut konon sesuai dengan lontar Tutur
Bhagawan Garga, yang ada dalam wariga
kita, bahwa kalau ada Eka Dasa Rudra,
pangalantaka harus diganti. Sementara
itu, pangalantaka perlu ditinjau (bukan
diganti) bila terjadi bencana alam
yang dahsyat. Itulah sebabnya, karena
saat Eka Dasa Rudra pada tahun 1979
pengalantaka tidak diganti, maka Tim
Peneliti Wariga pada tanggal 25 Juli 1998,
mengadakan penelitian. Hasil penelitian
itu menyimpulkan bahwa mulai dari
adanya upacara Panca Wali Krama tahun
1999, pangalihan akan diganti dari pon ke
paing yang berikutnya.

Pada saat keputusan peneliti kalender
diumumkan dan sudah diputuskan oleh
Parisada, banyak sekali protes melaluiBali
Pos. Terutama melalui ikatan penyusun
kalender. Protes tersebut dilayangkan,
karena awal pengalihan ke Pahing itu
akan mulai pada tanggal 3 November
tahun 1998, sedangkan waktu itu bukan
Purnama. Purnama justru jatuh pada
tanggal 4 November 1998 yaitu pada saat

SISTEM WARIGA DI BALI

929



WARIGA SIDDHI

100

buda pon. Perhitungan ini terkesan aneh,
sebab kenapa buda pon yang purnama
kita tinggalkan ke Anggara Paing yang
tidak Purnama sebagai awal dari pada
pengalihan. Hal ini sempat disampaikan
kepada Ketut Kebek, kemudian Ketut
Kebek memprotes karena mungkin
menyadari ada yang tidak benar. la juga
menyatakan bahwa namanya dicatut
oleh Tim tersebut.

Para penyusun kalender menyadari,
karenahalinisudah merupakankeputusan
Parisada, maka harus dilaksanakan.
Sehingga waktu itu secara pribadi Ketut
Kebek menyuruh | Made Suatjana untuk
mengadakan penelitian. Penelitian itu
diadakan guna mencari tahu, apakah
keputusan merubah pangalantaka dari
pon ke Pahing memang tidak dapat
dibenarkan. Hal ini juga berdampak, agar
bisa dijelaskan kepada masyarakat dan
tidak menimbulkan protes. Setelah Made
Suatjana melakukan penelitian, ternyata
ditemukanlah bahwa penelitian yang
dibuat oleh Tim Peneliti Wariga PHDI itu
ada cacatnya. Tim Peneliti Wariga PHDI
tidak memakai hari Bali yakni mulai jam
matahari terbit, tetapi memakai jam
24 malam. Jadi sebetulnya penelitian
tersebut tidak tepat, terutama untuk
memutuskan pergeseran Pangalantaka
adalah cara penyederhanaan
menghitung jatuhnya Purnama atau
Tilem pada saat yang akan datang. Di Bali
penyederhanaan itu termasuk pananggal
dan panglong. Semua kalender yang
bulan-bulannya itu dihitung berdasarkan

siklus bulan, mempunyai cara masing-
masing untuk menghitung saat jatuhnya
Purnama tilem atau hanya tilem saja.
Contohnya adalah kalender Hijriah.
Kalender Hijriah menyusun panjang bulan
mereka seperti berikut:

Muharam 30 hari

Safar 29 hari

Rabiulawal 30 hari

Rb’ulakhir 29 hari

Jm'dilawal 30 hari

Jmdilakhir 29 hari

Rajab 30 hari

Sya’ban 29 hari

L oY oy s wWoN R

Ramadhan 30 hari
10. Syawal 29 hari

11. Zulkaedah 30 hari
12. Zulhijjah 29/ 30 hr.

Berdasarkan keterangan di atas, jelaslah
kalender Hijriah memiliki satu cara
tertentu dalam menentukan panjang
bulannya. Misalkan bulan Muharram
30 hari, Safar 29 hari dan seterusnya.
Kemudian ada bulan panjang seperti
Zulhijah selama 29/30 hari. Sistem ini
juga mengenal sistem untuk menentukan
tahun-tahun mana saja yang Zulhijahnya
29 dan mana yang zulhijjahnya 30
hari. Sehingga dengan cara seperti
ini umur rata-rata sasih Hijriah adalah
29,5305877, sedangkan umur rata-rata
Sasih Astronomi adalah 29,530569 dan
seterusnya. Dengan demikian kalender
Hijriah perlu dikoreksi setiap 2503 tahun.
Selama ini kalender Hijriah belum pernah
dikoreksi itu karena belum melewati
jangka waktu 2503 tahun. Penentuan



juga dilakukan oleh kalender Jawa,
sebagaimana berikut:

Sura/Kasa 30 hr.

Safar/Karo 29 hr.

Mulud/Katiga 30 hr.
Bakdamulud/Kapat 29 hr.
Jm‘awal/Kalima 30 hr.
Jm‘akhir/Kanem 2g hr.

Rejeb/Kapitu 30 hr.

Ruwah/Kawolu 29 hr.

© 0N o W N R

Pasa/Kasanga 30 hr.

10. Sawal/Kasapuluh 2g hr.

11. Sela, Hapit/Jyesta 30 hr.
12. Besar, Haji/Sadha 29/30 hr.

Kalender Jawa baru yang dimulai tahun
1555 itu mengikuti cara kalender Hijriah.
Sistem ini menentukan umur-umur Sasih,
ada yang 30 ada yang 29 hari. Jadi ada
kesamaan cara penentuannya dengan
kalender Hijriah. Tapi tidak meniru
kalender Hijriah agar tidak lepas dari
aliran-aliran kepercayaan yang banyak
ada di Jawa. Selain bulan, tahun-tahun
Hijriah juga dikelompokkan ke dalam
Windhu. Ada empat Windhu yang dikenal
yakni Windhu Adi, Windhu Kuntara,
Windhu Sangara dan Windhu Sancaya.
Ada juga pengelompokan menjadi 8
sebagai berikut:
1. Alip/Harsa, tahun wastu 354 hari
2. Ehe/Heruwarsa, tahun wuntu 355 hari
3. Jimawal / Jimantara, tahun wastu 354
hari
4. Je [Duryata, tahun wastu 354 hari
Dal / Dharma, tahun wuntu 355 hari

4

6. Be/Pitaka, tahun wastu 354 hari

7. Wawu [ Wahyu, tahun wastu 354 hari
8. Jimakir/Dirgawarsa, tahun wuntu 355
hari

Dengan cara demikian umur Sasih Jawa
menjadi 29,53125, ini ternyata sama
dengan umur rata-rata Sasih Bali yakni
29,53125. Hal ini bukan kebetulan,
tapi memang disengaja karena ingin
mempertahankan panjang-panjang Sasih
sesuai dengan kepercayaan aliran-aliran
yang ada di Jawa.

Di Jawa, penentuan panjang sasih itu
disebut khuruf, sedangkan di Bali disebut
pangalantaka. Menurut perhitungan Jawa,
setiap 8 Windu khuruf itu harus digeser.
Sehingga dapat dikatakan bahwa di Jawa
sudah punya ketentuan-ketentuan kapan
pangalantaka itu digeser. Sedangkan di
Bali kita melupakan cara untuk menggeser
suatu pangalantaka.

KalenderJawa baruyang
dimulai tahun 1555 itu
mengikuti cara kalender
Hijriah. Sistem ini
menentukan umur-umur
Sasih, adayang3o0adayang
29 hari.

SISTEM WARIGA DI BALI

101



WARIGA SIDDHI

102

Berkaitan dengan pangunalatri, ada
beberapa sumber yang dapat ditelusuri.
Di  dalam  sumber-sumber wariga
itu, kita akan menjumpai banyak
macam eka-sungsang. Misalkan,
Wayan Simpen AB yang menulis buku
tentang wariga mengatakan bahwa
penentuan pangalantaka yang akan
dipakai tergantung pada kehendak
masing-masing. Menurut Wayan Gina,
pangalantaka ada yang eka-sungsang ke

umanis dan sebagainya.

Dalam buku-buku wariga, pangalantaka
juga disebutkan dari ekasungsang ke kliwon
umanis pon wage dan seterusnya. Kemudian
kalau sudah sampai ke umanis, akan kembali
ke Kliwon dan tetap ekasungsang. Jadi tidak
digeser atau diulang.

Pangalantaka yang dipakai di dalam
masyarakat yakni kalender Gedong
Kirtya yang diterbitkan tahun 1935
memakai pengalantaka eka-sungsang ke
buda pon. Tetapi di dalam Kalender itu
juga dinyatakan bahwa di Bali Selatan
pangalantaka yang dipakai adalah
pangalantaka ekasungsang ke wraspati
Ponyang mulai dipakai tahun 1933. Hanya
saja wrespati kliwon awalnya adalah tilem
bukan Purnama.

Ada juga cerita mengenai desa Banyuning
yang memakai Eka wariga. Tapi ada
juga yang memakai pangalantaka Tri
Lingga. Sistem Tri Lingga ini juga konon
juga dipakai di Tengger karena di dalam
ekasungsang yang normal, seumpama

awalnya Purnama (pananggal 14 daos
Purnama), maka akan ada tilem yang
hilang. Rumusnya ialah tilem dadi
tanggal ping pisan. Sementara itu,
kalangan sulinggih ring Karangasem
sering mengadakan pertemuan, kalau
Purnama tilem dirasa tidak tepat maka
akan digeser. Namun seringkali usaha ini
ternyata gagal.

Di Bali Utara mulai tahun 1935 memakai
pangalantaka ke Pon, tapi pada tahun
1952 ada suatu Pasamuan Agung
sehingga akhirnya Bali Utara mengikuti
Pangalantaka ke Wrespati Kliwon.
Padahal kalau diteliti, yang ke Pon itu
lebih tepat daripada yang ke Wrespati
Kliwon. Nantinya oleh Bambang Gede
Rawi tahun 1970 menetapkan sebagai
pengalihan di Bali Selatan. Dipakai sejak
kalender tahun 1971.

Jadi yang digunakan sebagai dasar
perhitungan pengalantaka adalah siklus
bulan. Siklus bulan itu dari tilem ke tilem
misalnya adalah 29 hari 12 jam 44 menit
29 detik, ini angka rata-rata dan tidak ada
panjang Sasih yangidentik. Karenaterlalu
banyak faktor yang mempengaruhi
panjang Sasih tersebut. Panjang Sasih
yang terpendek berdasarkan penelitian
para ahli itu adalah 29 hari 1 jam,
sedangkan yang terpanjang 29 hari 26
jam. Hal ini dapat dilihat pada grafik
berikut disamping (Gambar 2).

Berdasarkan grafik tersebut, terlihat
bahwa panjang Sasih tergantung kepada



GRAFIK JARAK TILEM-TILEM  ssms dergansmer sanih

Ak Misl Wortital = 10 Hasl | Sk Woiif] & = 1396 Hasl [Silliben Boiad]

1 o] L T 101 126

151

176 21 8 I8

26 3 ;e IS

29+ 2044

T t ™

29+ 1644 -
29+ 16:44

el Mi i

2w WUUU + %LU‘@U
29+ 0844 - R T
29+ 0644
29+ 0dedd

200423 280432 070541 160550

Gambar 5. Jarak Tilem ke Tilem
Sumber: Suwatjana, 2023

posisi bulan terhadap Bumi. Posisi bulan
terhadap Bumi, selalu melintasi jalur yang
disebut elips dan bukan bundar.

Angka-angka di atas menyatakan
bahwa umur siklus bulan itu tinggi, itu
konon kalau posisi bulan itu berada jauh
dari bumi. Sedangkan yang di bawah,
menunjukkan  bahwa siklus  bulan
posisinya pendek kalau bulan itu dekat
dengan bumi. Dari grafik ini kita juga
mengetahui bahwa daya tarik bulan akan
lebih tinggi bila bulan berada pada jarak

yang dekat dengan Bumi.

Bila bulan dekat dengan bumi, maka
air laut pasang. Kenyataan inilah yang
bisa digunakan sebagai acuan kapan
akan terjadi banjir rob di pantai. Tetapi
perhitungan itu tidak tepat sekali, karena
pada saat tilem, bulan tidak akan selalu
berada pada bujur yang sama dengan
tempat kita. Sehingga banjir dapat
terjadi kalau pada saat di tilem, bulan dan
matahari betul-betul berada di garis bujur

yang sama dengan di tempat kita.

SISTEM WARIGA DI BALI

103



WARIGA SIDDHI

104

Wariga dan Astronomi

Kalender Saka Bali ternyata mengikuti
matahari, bulan, bintang dan sistem
hukum. Unsur dasar dari kalender Saka
Bali ada matematis, sistematis, geografis
dan yang terakhir adalah religius.
Matematis digunakan untuk menentukan
hari, menentukan umur hari, bulan dan
tahun. Sedangkan sistematisnya untuk
menentukan hari, bulan dan tahun.
Kemudian geografisnya adalah tempat
untuk menentukan hari baik.

Contoh matematisnya, misalkan Luni
Solar. Dalam sistem ini terdapat dua
macam tahun, yaitu tahun panjang yang
berumur 13 bulan dan tahun pendek
yang berumur 12 bulan. Kedua yang
memiliki perbedaan antara 10 sampai
11 hari tersebut menjadi hampir satu
sasih/ bulan. Bila dihitung dalam 3 tahun
Matahari, maka 3x365,25 hari = 1095,75
hari. Sedangkan, lama 1 Bulan mengitari
Bumi adalah 29,5 hari, sehingga dalam
3 tahun Matahari 1095,75 hari/29,5 hari
= 37 bulan. Dari perhitungan tersebut,
mempunyai sisa 14,25 hari. Sehingga
dilakukanlah penambahan 1 bulan secara
bervariasi antara 2 dan 3 tahun dalam
kurun waktu 19 tahun-Matahari.

Kenapa 19 tahun matahari? Karena posisi
bulan nanti akan kembali ke posisi awal
pada 19 tahun matahari. Penambahan
1 bulan nanti akan diletakkan di 2 tahun
atau 3 tahun. Sehingga tahun panjang
akan terjadi setiap 2 tahun sekali atau

tambahkan setiap 3 tahun sekali, dan itu
di dalam kurun waktu 19 tahun matahari.

Pada umumnya terdapat 5 sistem tahun
yang melandasi suatu sistem sistematika
kalender. Pertama, ada tahun surya yang
biasa kita sebut tahun kalender. Kedua
adalah tahun Candra, yakni tahun bulan
Lunar sistem. Ketiga, ialah gabungan
tahun surya dan tahun Candra Luni solar
system. Keempat adalah tahun Wuku.
Sedangkan kelima, ialah gabungan
tahun Surya, Candra dan Wuku yang
biasa dipakai dalam kalender Bali.

Wariga sendiri memiliki lima kerangka,
yang terdiri dari Wewaran, Pawukon,
Pananggal atau Panglong, Sasih, dan
Dawuh. Wewaran merupakan siklus
hari yang dalam perhitungannya unsur
yang pertama harus diketahui adalah
pawukon. Hari-hari atau wewaran
merupakan simbolis dari benda-benda
alam yang disebut Bramanda. Dari segi
astronominya, hari (wara) merupakan
benda-benda alam.

Misalnya hari Minggu atau Radite,
merupakan simbolis dari matahari. Radite
sendiri berarti panas. Kemudian yang
kedua adalah Senin atau Soma adalah
bulan. Selasa adalah simbolis dari planet
Mars. Rabu ialah simbolis dari Merkurius.
Kamis merupakan simbol dari Jupiter.
Jumat adalah Venus. Sedangkan Sabtu
adalah Saturnus. Cara penentuan urutan
hari sebagaimana telah disebutkan,
didasarkan pada pengamatan benda-



Kalender (2)

+Biklus dasar astronomi yang digunakan dalam
penanggalan:
=Tahun
* Bardssarkan siitlus panampaizan Macaharl dan efeknys
* Tockal: revolusd Bam! mengelilingl Matakard
*Balan
* Bordassrian aliclus fass Bulan
+ Torkalt pevelusd Blan moengellling] Busl
+Hari
» Bordasarian serbit/verbenam Marshari
+ Torknir pocsst Bussi

5° kearah barat bi diarmst]

SISTEM WARIGA DI BALI

105



WARIGA SIDDHI

106

Pada umum

melanc jatu sist

1ya terdapat & sistem tah

Gambar 6. Jarak Tilem ke Tilem
Sumber: Suwatjana, 2023

benda langit. Dari hasil pengamatan
itu, dimulailah dari benda-benda langit
yang menurut pengamatan adalah yang
paling besar. Oleh sebab itu, artinya
pengamatan tersebut dilakukan dari
Bumi. Dengan kata lain, Bumi adalah
pusat pengamatan. Hal ini sesuai dengan
sistem yang dianut pada masa lalu, yakni
geosentris. Menurut sistem tersebut,
Bumi merupakan pusat dari tata surya.

Setelah wewaran, satu kerangka lainnya
ialah pawukon. Terdapat beberapa faktor
yang melatarbelakangi penggunaan
kalender Pawukon oleh masyarakat Bali.
Adapun latar belakang tersebut ialah
faktor religius atau keagamaan, faktor
sosialdanfaktorbudaya.Dalamkaitannya
dengan faktor budaya, berkaitan dengan
astrologi. Astrologi menurut sistem ini,
menggunakan wewaran yakni kombinasi

Wewaran merupakan
siklus hariyang dalam
perhitungannya unsur
yang pertama harus
diketahui adalah
pawukon. Hari-hari atau
wewaran merupakan
simbolis dari benda-
benda alam yang disebut
Bramanda.



antara saptawara (Minggu, Senin, Selasa,
Rabu, Kamis, Jumat dan Sabtu) dengan
pancawara (terdiri dari Umanis, Paing,
Pon, Wage, dan Kliwon) yang berjumlah
35 rupa sifat manusia yang berdasarkan
pengaruh 12 rasi bintang.

Gambar di bawah, menunjukkan tiga
contoh kombinasi dari saptawara dengan
pancawara yakni Minggu Umanis, Minggu
Pahing dan Minggu Pon. Gambar-gambar
tersebut dapat ditemukan di Kerta
Gosa, Klungkung. Contohnya, pada hari
Minggu Umanis merupakan Bintang Kala

Sungsang karena sepertiyang ditunjukkan

Minggu Umanis

Minggu Paing

pada gambar ada Kala yang terbalik.
Minggu Pahing adalah bintang gajah.
Selain sebagaimana telah ditunjukkan
di atas, berikut ini adalah gambar lain
yang menunjukkan bintang-bintang dan
persamaannya dengan rasi Bintang.

Bila nama-nama bintang tersebut
dibandingkan dengan rasi bintang,
ternyata bintang Kala Sungsang adalah
rasi bintang Scorpio. Hal itu dapat
dilihat dari bentuknya, semisal bintang
Kala Sungsang kakinya ada di atas dan
kepalanya di bawah seperti Rasi Scorpio.
Kemudian ada bintang Kelapa ternyata

Gambar 7. Astrologi dalam Wariga 1
Sumber: Surayuwanti, 2023

Bintang Kala sungsang
Minggu Umanis

Bintang kelapa
Senin Umanis

——

Bintang Banyak Anggrem
Jumat Umanis

Gambar 8. Astrologi dalam Wariga 2
Sumber: Surayuwanti, 2023

SISTEM WARIGA DI BALI

107



WARIGA SIDDHI

108

Bintang Lembu
Senin Wage

Bintang Gajah
Minggu Paing

Gambar g. Astrologi dalam Wariga 3

Sumber: Surayuwanti, 2023

Bintang Ketam
Selasa Paing

Bintang Udang
Jumat Kliwon

Gambar 10. Astrologi dalam Wariga 4
Sumber: Surayuwanti, 2023

sama dengan bintang rasi Scorpio yang
jatuh pada Senin Umanis. Di dalam
gambar di atas, ditunjukkan bahwa
kelapanya kelihatan sedikit miring karena
tertimpa tangga. Kemudian yang ketiga
ada bintang Banyak Angerem itu terjadi
pada Jumat Umanis. Bila dilihat dalam
gambar, kepalanya sedikit membuka
mungkin karena telurnya akan dicuri.
Bintang Banyak Angerem seperti itu jadi
simbolis dari rasi bintang Scorpio.

Gambar di atas menunjukkan dua
bintang yakni bintang Lembu dan
bintang gajah. Bintang lembu jatuh pada
senin wage, sedangkan bintang gajah
pada hari minggu paing. Kedua bintang
tersebut bila diamati secara keseluruhan,
ternyata menunjuk pada satu rasi bintang
yakni rasi bintang Taurus. Bintang lembu

disebut Taurus mungkin karena ada
tanduknya. Sedangkan bintang gajah
sebagaimana terlihat pada gambar,
bila dibandingkan dengan gambar rasi
bintang Taurus, memang sangat mirip.

Gambar di atas menunjukkan bintang
Ketam dan Bintang Udang. Bintang
Ketam dan Bintang Udang sama-sama
menunjukkan rasi  bintang Cancer.
Perbedaan gambar di atas untuk
menunjukkan satu rasi yang sama, dapat
terjadi karena perbedaan letak geografis,
perbedaan jam saat pengamatan.
Berdasarkan data-data tersebut, jelaslah
dapat diketahui bahwa nama-nama
bintang sebagaimana yang dapat dilihat
pada gambar di atas, memiliki kesamaan
dengan rasi bintang.



Selain berdasarkan wewaran, dasar
wariga yang lain adalah pawukon. Satu
wuku usianya 7 hari. Dari hari Minggu
hingga Sabtu. Jumlah wuku sendiri ada
30, sehingga siklus wuku lamanya 210
hari. Wuku juga simbolis dari benda
langit, namun dalam pustaka Hinduy,
Wuku diambil dari nama raja. Wuku
mempunyai urip, kedudukan, dan
pengider-ideran.

Contoh nama lain wuku yang memiliki
simbolis benda langit yakni Sinta adalah
Surya, merupakan Amretha yang
terkandung pada Sinar Matahari. Klau
adalah Linus (pusaran Angin). Wariga
adalah Bintang. Pahang ialah hawa Bumi
(panas dari api yang ada di perut Bumi).
Bala ialah Megadrawela (gulem atau
mendung). Kulantir adalah geni. Langkir
adalah kabut (penguapan). Kemudian
Uye adalah Gereh (pergeseran arus panas
dan dingin).

Kerangka yang lain adalah tanggal
panglong. Pananggal dan Pangelong
juga berdasarkan kedudukan benda
langit, yaitu berdasarkan perhitungan
peredaran Bulan mengelilingi Bumi
serta Matahari. Pananggal disebut pula
Suklapaksa, dengan perhitungan harinya
sesudah bulan mati (tilem) sampai
dengan datangnya bulan purnama,
lamanya sekitar 15 hari, yakni dari
pananggal 1 sampai dengan 15.

Panglong disebut Krsnapaksa, dengan
perhitungan harinya sesudah purnama,

lamanya sekitar 15 hari, yakni dari
panglong 1 sampai dengan 15. Dengan
kata lain, Tanggal atau penanggal
merupakan perhitungan yang dimulai
dari bulan tilem menuju purnama,
sementara Panglong adalah bulan
purnama menuju tilem. Perhitungan
tanggal dan panglong sama-sama sekitar
15 hari. Tapi kenyataannya, lama bulan
mengitari bumi itu adalah 29,5 Hari. Jadi
kalau kita total, semuanya adalah selama
30 hari.

Akibat dari perhitungan itu, nanti akan
dilakukan koreksi. Koreksiyang dilakukan
adalah setiap 63 hari, yang akan dikurangi
satu hari. Misalnya penanggalnya 15 hari
sedangkan panglongnya 14 hari, nanti
akan dikoreksi lagi sebanyak 120 tahun
bulan. Selama 120 tahun bulan itu, sama
halnya dengan 100 tahun matahari.
Semua itu akan dikoreksi sehingga nanti
tepat dengan perhitungan astronomi.

Kerangka lain dari perhitungan ini adalah
sasih. Sasih dapat disebut juga masa/
bulan. Jumlah sasih pada Kalender Bali
sama dengan kalender pada umumnya,
yaitu berjumlah 12 sasih selama satu
tahun. Perhitungan sasih berdasarkan
dengan perhitungan rasi sesuai dengan
Tahun Surya (12 rasi = 365/366 hari)
dengan periode setiap sasihnya 29-30
hari (tithi).

Padewasaan sasih atau hari baik
berdasarkan Bulan juga berpengaruh oleh
letak Matahari, yaitu seperti berada di

SISTEM WARIGA DI BALI

109



WARIGA SIDDHI

Uttarayana (utara), Wiswayana (tengah),
dan Daksinayana (selatan). Baik Buruknya
sasih tersebut bergantung pada musim
yaitu musim kemarau dan musim hujan
serta bintang Kartika (Pleades) yang tidak
muncul sekitar bulan April hingga Juni.
Untuk lebih jelasnya dapat dilihat pada
tabel dibawah.

Berdasarkan tabel di bawah, dapat
dilihat posisi yang dimaksud Utara Yana
itu adalah posisi ketika 21 Juni, dan
baik untuk melakukan Dewa Yadnya,
Pitra Yadnya, Manusa Yadnya, Bhuta
Yadnya. Sedangkan Wiwaha Yadnya
itu buruk. Wiwaha dibedakan dalam
tabel tersebut, karena terdapat catatan
khusus untuk dewasa pernikahan.

Tabel 14. Posisi Matahari, Sasih danYadnya

Sedangkan bila matahari di tengah
pada saat sasih kapat, kalima, kanem
itu baik untuk Dewa Yadnya, sedangkan
untuk Pitra Yadnya buruk. Perhitungan
ini sebenarnya juga tergantung dengan
musim, untuk musim kemarau biasanya
dari bulan Maret hingga bulan Oktober.
Untuk musim hujan biasanya Oktober
hingga bulan Maret. Semua perhitungan
itu tergantung dari musimnya dan juga
bintang Kartika. Bintang Kartika atau
bintang Pleades muncul pada sasih Kasa
atau biasa di bulan Juni.

Kerangka terakhir dalam perhitungan
ini adalah dawuh. Dawuh merupakan
pembagian waktu dalam satu hari,
sehingga dedawuh ini hanya berlaku

Posisi Dewa Pitra Manusa | Bhuta | Wiwaha | Kisaran
Matahari Yadnya | Yadnya | Yadnya | Yadnya | Yadnya Bulan

Utara Baik Baik Baik Buruk Buruk 21 Juni
2 Buruk Baik Buruk Buruk Buruk 21 Juli
3 Buruk Baik Buruk Baik Buruk 22 Agustus
Tengah 4 Baik Buruk Baik Buruk Baik 23
September
Baik Baik Baik Buruk Baik 24 Oktober
Buruk Buruk Buruk Buruk Buruk 22
November
Selatan 7 Baik Baik Baik Buruk Baik 22
Desember
8 Buruk Buruk Buruk Baik Buruk 23 Januari
9 Buruk Buruk Buruk Baik Buruk 20 Februari
Tengah 10 Baik Baik Baik Buruk Baik 21 Maret
11 Buruk Buruk Buruk Buruk Buruk 21 April
12 Buruk Buruk Buruk Buruk Buruk 21 Mei

Sumber: Surayuwanti, 2023



1 hari dan 1 malam saja. Berdasarkan
dedawuhan ini, maka pergantian hari
dimulai pada saat Matahari terbit pada jam
05.30. Perhitungan Dawuh berdasarkan
rotasi Bumi pada sumbunya, yaitu 24 jam.

llmu wariga sebagaimana diketahui erat
kaitannya dengan pertanian. Di Bali, ada
satu tradisi yang dipengaruhi oleh posisi
benda langit yaitu Subak. Subak ternyata
juga dipengaruhi oleh rasi bintang,
yakni rasi bintang Pleades atau bintang
Kartika. Di Bali, bintang ini disebut
Bintang Wuluku, sedangkan berdasarkan
astronomisnya disebut Orion.

Masa menanam padi terjadi ketika sasih
kasa atau karo (pertama atau kedua)
sekitar bulan Juli hingga Agustus dimana
rasi bintang Orion baru terbit berada
sekitar 2°-45° dari horizon bila diamati
sekitar jam 04.00 WITA dan rasi bintang
Pleades berada pada ketinggian sekitar

27°-50° dari horizon bila diamati sekitar
jam o4.00 WITA. Di astrologi juga seperti
itu, diramalkan juga pada saat sasih kelima
keenam ketujuh akan membajak sawah.

Masa memanen padi terjadi pada sasih
kapat sekitar bulan Oktober hingga
November ketika rasi bintang Orion
berada sekitar 83°-45° kearah barat
bila diamati sekitar jam o04.00 WITA
dari horizon dan rasi bintang Pleades
berada pada ketinggian sekitar 41°-
16° bila diamati sekitar jam o4.00 WITA
dari horizon. Mengapa panen harus
dilakukan pada sasih Kapat? Kalau dari
sudut pandang astronomi kenapa harus
dipanen pada bulan Oktober? Ternyata
karena ada turbulensi udara, turbulensi
atmosfer di atmosfer kita. Sehingga
banyak bencana misalnya angin besar
dan hujan. Demikianlah dari sudut
pandang astronomis.

Mengapa panen harus dilakukan pada sasih Kapat?
Kalau dari sudut pandang astronomi kenapa harus
dipanen pada bulan Oktober? Ternyata karena ada
turbulensi udara, turbulensi atmosfer di atmosfer kita.

SISTEM WARIGA DI BALI

m



WARIGA SIDDHI

12

Sistem Kalender dan Astronomi

Kalender adalah sebuah sistem untuk
penetapan nama yang unik (tanggal) untuk
setiap hari, sehingga terlihat keteraturan
pada penanggalan dan interval hari
antar dua tanggal dapat dihitung dengan
mudah. Tiap-tiap hari diberikan nama
yang unik, misalnya nama uniknya adalah
8 Juli 2023, keesokan harinya bernama g
Juli 2023 dan seterusnya.

Setiap penanggalan memberikan nama
yang unik sehingga kita bisa melihat
keteraturan dan bisa menghitung
interval waktu dengan mudah. Bila kita
mempelajari semua kalender yang ada,
hampir semua siklus yang ada itu kita
ambil terkaitdengan bendalangitdengan
pergerakan benda langit. Misalnya kita
mengenal siklus yang namanya tahun.

Siklus tahun ini berdasarkan siklus
penampakan matahari, arah terbitnya
atau arah terbenamnya dan hal ini terkait
dengan revolusi bumi mengelilingi
matahari. Jadi kalau kita lihat matahari
terbit dari hari ke hari, ternyata tidak
terbit di arah yang sama. Setiap hari dia
mungkin bergeser dari timur misalnya ke
arah utara sampai ke titik paling utara, lalu
dia berbalik arah bergerak ke arah selatan.

Dari pergerakan tersebut, siklusnya
kita sebut sebagai tahun. Efek dari hal
itu yang kita rasakan sehari-hari adalah
dalam bentuk musim (untuk yang ada
di lintang tinggi). Sangat penting bagi
manusia untuk  mengerti musim. Di

Indonesia sedikit berbeda karena tidak
mengenal empat musim seperti di
negara lintang tinggi, tapi kita tetap
mengenal siklus yang juga dipengaruhi
oleh matahari yaitu musim penghujan
dan musim kemarau.

Siklus pergerakan matahari sangat
penting untuk diketahui. Jika kita tidak
tahu keteraturan pergerakan matahari,
dan kita tidak sempat menyimpan
makanan pada musim semi dan musim
musim ini panas, maka ketika musim
dingin kita akan mati kelaparan.

Makanya di negara-negara lintang
tinggi sangat penting untuk mengetahui
musim, menghitung waktu dan membuat
kalender. Di Indonesia kita sedikit lebih
beruntung. Karena walaupun musim
penghujan kita tetap bisa berbagai
sumber makanan dari  berbagai
jenis tanaman. Itulah sebabnya, ada
kecenderungankebudayaan-kebudayaan
tinggi itu banyak berkembang di lintang
tinggi. Hal itu oleh tingginya kebutuhan
mereka mengamati alam yang akan
menjadi dasar bagi sebuah bangsa untuk

membangun peradaban yang besar.

Kemudian siklus yang kedua adalah
bulan. Siklus ini terkait dengan fase
bulan. Siklus bulan dapat dilihat dari fase
bulan. Misalnya, kita melihat bahwa hari
ini bulan terbit ketika matahari terbenam
dan penuh. Berarti sekarang tanggal 14
atau 15. Kalau misalnya kita lihat besok,
dia akan makin mengecil karena, karena



bagian yang terkena cahaya makin
kecil sampai akhirnya nanti masuk ke
bulan mati yang kita tahu itulah yang
menjadi awal bulan. Karena itu, kita bisa
membedakan satu hari dengan hari yang
lain lewat fase bulan. Ini yang digunakan
dalam kalender, seperti kalender Islam.
Inilah fase bulan yang terkait dengan
revolusi bulan mengelilingi bumi. Adapun
siklus bulan dapat dilihat pada Gambar 11.

Jika kita melihat gambar di bawah,
gambar tersebut menunjukkan fase

bulan yang menjadi visual kita untuk
bisa memperkirakan sekarang tanggal
berapa. Jadi kalau kalender vyang
berdasarkan kalender bulan, kita bisa
tahu satu tanggal tanpa harus melihat
kalender atau melihat ke Jam. Berbeda
dengan kalender Gregorian yang kita
pakai sehari-hari. Misalkan tanggal 8 Juli,
tidak ada tanda yang dapat dimanfaatkan
untuk menunjukkan hal itu. Tapi kalau
bulan, kita tahu fasenya sebesar apa. Jadi
kalau misalnya bulan mati itu tanggal 1,
bulan purnama itu tanggal 14-15.

First Quarter

Waxing Gibbous

|4
Waning Gibbous ‘

) Waxing Crescent

\

Waning Crescent

Third Quarter

Gambar 11. Siklus Bulan
Sumber: via Simatupang, 2023

SISTEM WARIGA DI BALI

113



WARIGA SIDDHI

14

B March 21 8

fall

motion

-

SW

June 21

& Sept. 21

Gambar 12. Siklus Hari
Sumber: via Simatupang, 2023

Siklus yang ketiga adalah hari. Siklus hari
ini terkait dengan terbit dan terbenamnya
matahari. Siklus ini terkait juga dengan
rotasi bumi. Siklus ini dapat kita lihat
pada gambar diatas.

Gambar di atas terkait dengan matahari
yang mendasari kalender seperti kalender
Gregorian yang kita pakai sehari-hari.
Gambar tersebut menunjukkan contoh
arah terbenam matahari. Bila kita lihat
ketika matahari berada di tengah-
tengah, ia terbenam tepat di barat, itu
terjadi setiap tanggal 21 Maret dan 21
September. Ketika tanggal 21 Juni itu
matahari terbenam di titik yang paling
paling utara atau titik maksimum ke arah
Utara. Kemudian akan berbalik, bergeser
ke arah selatan, dantitik paling selatannya
dicapai pada tanggal 21 Desember.

Ketika tanggal 21 Juni
itu matahari terbenam
di titik yang paling
paling utara atau titik
maksimum ke arah
Utara.

Dari yang paling ekstrim ke arah utara
ke ekstrim paling selatan itu kira-kira
23,5x2, jadi sekitar 47 derajat. Bila kita
amati arah matahari terbenam atau arah
matahari terbit tiap hari, kita akan lihat
dia bergeser, kemudian balik lagi dalam
rentang 47 derajat. Sebagai ilustrasi
dapat dilihat pada Gambar 13.



Gambar 13. Pergeseran Tahunan Arah Terbit/Terbenam Matahari
Sumber: via Simatupang, 2023

Pada gambar tersebut kita dapat melihat
contoh arah matahari terbit setiap
bulannya. Gambar tersebut menunjukkan
ketika Desember matahari terbenam
arah paling kanan. Bulan Januari mulai
bergeser sampai akhirnya titik paling
utaranya di bulan Juni. Kemudian dia
bergeser lagi sampai menuju ke yang
paling kanan ke arah selatan.

Inilah salah satu bukti kalau di negara-
negara barat lintang tinggi, informasi
ini memahami sama halnya dengan
memahami masalah hidup dan mati.
Merekatahu ketika mataharitepat berada
ditengah terbitnya tepat di arah timur, itu

waktunya mulai bercocok tanam, berburu
dan lain-lain. Mulai menyimpan makanan
di lumbung dan lain-lain.

Tapi ketika nanti mulai masuk musim
gugur mereka udah siap-siap, karena
binatang-binatang sudah mulai
menghilang untuk bermigrasi. Tumbuh-
tumbuhan mulai tidak produktif lagi.

Ketika masuk musim dingin maka mereka
hidup dengan mengandalkan apa yang
mereka simpan di dalam lumbung. Jadi
kalau mereka tidak siap-siap, mereka
tidak tahu jadwalnya, mereka bisa mati
kelaparan.

SISTEM WARIGA DI BALI

115



WARIGA SIDDHI

116

Selain siklus tahun, siklus bulan, siklus
hari semuanya berdasarkan pada gerakan
benda langit seperti bumi, bulan dan
matahari. Tapi ada satu siklus yang kita
pakai dan tidak ada kaitannya dengan
benda-benda langit yaitu siklus pekan
atau Minggu.

Siklus inilebih berdasarkan pada mitologi,
cerita rakyat dan lain-lain. Misalnya
dalam kalender Gregorian yang kita pakai
sehari-hari, satu minggu panjangnya 7
hari. Nanti akan kita lihat tidak semuanya
7 hari, tapi mayoritas satu minggu terdiri
dari 7. Contohnya adalah ada yang
namanya Saptawarna, yakni minggu
yang panjangnya 7 hari. Ada Pancawara
yang satu minggu isinya 5 hari. Minggu
itu tidak ada kaitannya dengan benda
langit.

Kalender-kalender berdasarkan siklus
tahunan, atau yang berdasarkan gerak
benda langit yang dapat dibedakan
menjadi tiga yaitu kalender Surya atau
kalenderSolaryangberdasarkansiklusnya
berdasarkan gerak matahari. Kemudian
kalender Lunar, vyang berdasarkan
panjang siklus perubahan fase bulan.
Terakhir adalah kalender Lunisolar yang
merupakan gabungan antara pergerakan
matahari dan fase bulan. Jika dilihat,
perhitungan kalender ada yang murni
solar, ada yang murni Lunar, dan ada
yang merupakan gabungan.

Berdasarkan keteraturannya, kalender
dapat dibedakan menjadi kalender
Aritmatis dan Astronomis. Kalender
aritmatis ini adalah kalender yang
berjalan teratur secara aritmatika dan
ini berdasarkan aturan bilangan bulat.
Walaupun pada kenyataannya siklus-
siklus tadi semuanya bukan bilangan
bulat tapi merupakan bilangan pecahan.
Hanya saja kalender kemudian disusun
berdasarkan bilangan bulat. Hal ini
dilakukan untuk
perhitungan.

mempermudah

Semisal kita menghitung bahwa satu
hari panjangnya 24 jam 5o menit, maka
perhitungannya akan menjadi rumit.
Oleh sebab itu kemudian dibulatkan
menjadi 24 jam. Contoh lain misalnya
adalah 1 bulan panjangnya 30 hari atau

Selain siklus tahun,
siklus bulan, siklus hari
semuanya berdasarkan
pada gerakan benda
langit seperti bumi,
bulan dan matahari.



29 hari. Nyatanya fase bulan itu 29,5 hari.
Bila setengahnya kita hitung dan pakai
sehari-hari, ini akan sangat merepotkan.
Karena itulah dalam kalender kita
menggunakan bilangan bulat. Kalender
yang teratur inilah yang kita namakan
sebagai kalender aritmatis. Contoh
kalender Aritmatis yakni Kalender
Gregorian, Kalender Julian, Kalender
Maya, Kalender Hebrew, Kalender Bali
Pawukon, Kalender Hindu Kuno, dan
lain-lain.

Kemudian yang kedua adalah kalender
astronomis. Kalender astronomis adalah
kalender yang jalannya diatur atau
dikontrol oleh peristiwa astronomi.
Peristiwa astronomi yang dimaksud
adalah peristiwa yang tidak tepat teratur,
yang panjangnya bukan bilangan bulat.
Jadi setiap kalender ini berjalan dia harus
terus dikontrol dengan penampakan
benda di langit. Contohnya adalah
Kalender Cina, Kalender Persia, Kalender
Tibet, Kalender Hindu Modern, dan lain-
lain. Kalender Cina misalkan, dihitung
berdasarkan  posisi matahari yang
harus berada dalam satu rentang posisi
tertentu di langit. Secara praktis kita
bisa masukkan juga sebenarnya kalender
Islam, sebagaimana terlihat dalam
pengamatan Hilal.

Beberapa siklus dapat kita lihat lagi,
contohnya adalah siklus hari. Hari ini
adalah keteraturan siang malam yang
membuat interval periode hari menjadi
satuan waktu dasar pada semua

kalender. Hari kemudian menyusun
satuan unit waktu yang lebih besar, yang
bisa berbeda-beda antara satu kalender
dengan kalender yang lain, misalnya:
minggu, bulan, tahun, dan siklus tahun.

Awal permulaan hari berbeda-beda

antara satu penanggalan dengan

penanggalan yang lain. Misalnya
kalender French revolutionary, mengawali
hari yang baru pada tengah malam. Ini
sama dengan yang kita pakai sehari-hari
sekarang. Kalender Islam itu dimulai
ketika dimulai saat matahari tenggelam.
Sebagai catatan, dalam kalender Islam
ada satu variasi kecil yang memulainya
pada tengah malam, tapi mayoritas

mulainya pada saat matahari tenggelam.

Kemudian kalender Hindu dimulai saat
matahariterbitkebalikannyadarikalender
Islam. Penentuan tanggal 1 menentukan

kalender secara keseluruhan.

Satuan yang lebih besar dari hari adalah
Minggu. Setiap hari memiliki nama yang
unik, yang kita sebut sebagai tanggal.
Misalnya hari ini namanya 8 Juli 2023,
sementara sepuluh hari lagi, dua puluh
hari lagi, sampai tiga puluh hari lagi
namanya akan berbeda. Tapi dalam siklus
Minggu setiap hari juga memiliki nama
tapi setiap siklusnya dimulai namanya
akan sama. Misalnya hari ini hari Sabtuy,
Minggu, Senin, Selasa, Rabu, Kamis,
Jumat kembali Sabtu. Perhitungan pekan
atau Minggu, dimulai dari hari Minggu.
Satu pekan atau satu minggu panjangnya

SISTEM WARIGA DI BALI

17



WARIGA SIDDHI

118

Tabel 15. Nama Hari dalam Seminggu (Kalender Gregorian)

Sunday Sun'’s Day
Monday Moon's Day

Tuesday Tiu's Day
Wednesday Woden's Day
Thursday Thor's Day
Friday Freya's Day
Saturday Saturn’s Day

Sumber: Simatupang, 2023

tujuh hari. Asalnya dari perhitungan 7 itu
adalah berasal dari tujuh benda langit
yang bergerak di antara bintang-bintang
yang bisa kita amati secara langsung
tanpa menggunakan alat, yaitu Matahari,
Bulan, Merkurius, Venus, Mars, Jupiter,
Saturnus. Uranus Neptunus tidak bisa kita
lihat dengan mata tanpa alat, makanya
tidak masuk dalam hitungan ini.

Tujuh hari atau tujuh planet itu dalam
mitologi disebut sebagai dewa-dewa
yang menguasai langit secara bergantian.
Cerita itu yang akhirnya membuat siklus
satu minggu panjangnya menjadi tujuh
hari. Sedangkan untuk penyebutan hari
dalam satu minggu, sebagian kalender
memberikan nama, sementara sebagian
lagi menggunakan urutan atau bilangan.
Contohnya adalah dalam kalender
Gregorian seperti yang tertera dalam
tabel diatas.

Bila kita lihat tabel di atas, terlihat bahwa
satu minggu dalam bahasa Inggrisnya
kita namakan Sunday, Monday, Tuesday,
Wednesday, Thursday, Friday, Saturday.
Ternyata nama-nama itu merupakan
nama yang berdasarkan pada mitologi
dewa-dewa dan benda langit.

Sunday misalkan, berarti harinya
matahari (Sun’s Day). Monday berarti
harinya bulan (Moon’s Day). Tuesday

Tujuh hari atau tujuh
planet itu dalam mitologi
disebut sebagai dewa-
dewa yang menguasai
langit secara bergantian.



Tabel 16. Nama Hari dalam Seminggu (Kalender Armenia)

Sunday Kirik)i(“the Lord’s day”) atau Miashabathi (“first day following the day of
rest”

Monday Erkoushabathi("second day following the day of rest")

Tuesday Erekhshabathi(“third day following the day of rest”)

Wednesday Chorekhshabathi(“fourth day following the day of rest”)

Thursday Hingshabathi(“fifth day following the day of rest”)

Friday Urbath (“to get ready for the day of rest”) (atau Vetsshabathi("sixth day
following the day of rest”))

Saturday Shabath (“day of rest"”)

Sumber: Simatupang, 2023

berarti harinya Tiu's. Tiu adalah dewa
dalam mitologi Norse. Wednesday
berarti harinya Woden. Woden juga
terdapat dalam mitologi Norse. Woden
dalam mitologi tersebut adalah ayah
dari Thor. Thursday berarti harinya Thor.
Thor adalah nama dewa yakni Dewa
Thor. Friday berarti harinya Freya. Freya
adalah nama dewi, yang merupakan ibu
dari Thor. Sedangkan Saturday berarti
harinya Saturn. Saturn sendiri adalah
dewa yang berasal dari mitologi Romawi.
Berdasarkan informasi itu, kita tahu
kalau nama hari yang digunakan di dalam
kalender Gregorian adalah nama-nama
dari benda langit maupun nama-nama
yang berasal dari mitologi. Selain metode
ini, nama-nama hari juga didapat dari
urutannya. Contohnya adalah sebagai
berikut, nama-nama hari dalam Kalender
Armenia.

Tabel di atas menunjukkan nama-nama
hari dalam kalender Armenia. Lebih
tepatnya nama hari dalam satu minggu.
Semua itu dinamakan berdasarkan
urutannya. Misalnya hari  Minggqu
atau Sunday awalnya disebut sebagai
Miasabati. Dalam cerita  genesis,
penciptaan alam semesta menurut
Kristiani, Tuhan menciptakan alam
semesta dalam 6 hari. Sedangkan hari
ketujuh istirahat (Shabath). Sunday
adalah Miasabat yakni hari pertama
setelah shabath. Hari kedua atau Monday
adalah hari kedua setelah shabath
(Erkoushabathi). Tuesday adalah hari
ketiga setelah sabat (Chorekhshabathi).
Hari keempat, kelima dan seterusnya
disebut  Hingshabathi, Urbhat dan
Shabath. Kini, hari Miasabati diganti
namanya menjadi Kiraki, yang artinya
Lord's Day. Contoh yang lain misalnya
adalah hari Islam. Nama hari dimulai

mulai dari Ahad. Ahad berarti 1. Hari

SISTEM WARIGA DI BALI

119




WARIGA SIDDHI

120

kedua bernama Al-isnain yang artinya
hari kedua. Kemudian Al-Arba dan
seterusnya. ltu merupakan urutan hari
pertama, kedua, ketiga, keempat, sama
dalam kalender Armenia.

Beberapa kalender lainnya, menghitung
hari dalam satu minggu dengan berbeda.
Contohnya adalah kalender yang ada
di Kongo, satu minggu itu isinya 4 hari.
Perhitungan lainnya seperti 5 hari ada di
Afrika, Bali, Jawa, yang kita sebut sebagai
Pancawara.

Kemudian di Rusia sampai tahun 1929,
mereka menggunakan satu minggu yang
panjangnya 5 hari, tapi kalau sekarang
mereka sudah menggunakan satu
minggu yang panjangnya 7 hari. Di Jepang
mereka menggunakan perhitungan satu
Minggunya selama 6 hari. Jumlah 7 hari
seperti yang kita pakai sehari-hari di
Indonesia. Perhitungan 8 hari dipakai di
Afrika dan di Roman Republic (zamannya
Roma). Kemudian ada juga vyang
perhitungan harinya dalam sampai satu
minggu sepanjang 10 hari, ini ada di Mesir
kuno dan di Perancis sampai akhir abad
ke-18. Perhitungan minggu atau pekan
ini dapat dipakai secara bersamaan.
Contohnya adalah Pancawara dan
Saptawara yang keduanya dipakai secara
bersamaan. Tapi tidak ada bulan yang
dipakai secara bersamaan, tidak ada
tahun yang dipakai bersamaan, tidak ada
hari yang dipakai bersamaan.

Di dalam perhitungan kalender tahun,
banyak kalender yang akan berulang
setelah 1 tahun atau lebih. Dengan kata
lain, ada siklus dalam satu kalender.
Misalkan kalender Maya, ketika mereka
belum pada era tuliss-menulis dan
masyarakat masih masyarakat lisan,
nama hari mereka didaur ulang setiap
tahun.

Misalnya tahun ini hari kesekian,
namanya adalah A. Tahun depan juga
disebut dengan nama yang sama, jadi
ada pengulangan. Sementara kalau
kita lihat dalam kalender Cina, mereka
memberikan nama pada tahun. Tapi ada
siklus 60 tahunan.

Nama tahun dalam kalender Cina ada dua
bagian.Satuadalahelemenlangitnya, dan
kedua adalah elemen bumi. Elemen langit
ada ada 10, elemen bumi ada 12. Elemen
inilah yang dipakai secara bergantian.
Jadi elemen pertama langit ditambah
elemen pertama bumi. Kemudian elemen
pertama langit ditambah elemen kedua
bumi, elemen pertama langit ditambah
elemen ketiga bumi dan seterusnya
sampai elemen langit habis. Setelah
itu dimasukkan lagi dari elemen kedua
bumi ditambah yang pertama langit
dan seterusnya. Bila kita hitung jumlah
kombinasi antara keduanya, terdapat
60 nama. Sehingga siklusnya 60 tahun.
Artinya setiap 60 tahun, nama tahunnya
akan kembali ke nama yang pertama.



Berkenaan dengan kalender, penting pula
kita merujuk kembali kepada gagasan
awal tentang tahun dan bulan yang
pada awalnya berasal dari fenomena
langit. Contohnya adalah tahun yang
merupakan hasil dari keteraturan
arah terbit matahari. Kemudian bulan
adalah keteraturan dari fase bulan. Tapi
kemudian karena adanya kalender ini,
kita ubah di sana-sini, ada yang bergeser
dan lain-lain, panjangnya kita buat beda-
beda, sampai akhirnya sekarang ini
pada sebagian besar kalender, bulan itu
tidak lagi merepresentasikan fase bulan.
Karena bulan yang dilangit, dengan bulan
dalam kalender itu sekarang menjadi dua
hal yang berbeda.

Sebagian besar kalender memulai bulan
saat bulan sabit mulai kelihatan, misalnya
pada kalender Hebre atau lbrani dengan
kalenderlslam. Secaranatural haridimulai
pada saat matahari tenggelam. Sebagian
yang lain dimulai saat Purnama, sehingga
berbeda-beda. Dalam penentuan awal
tahun, misalkan kalender Gregorian,
dimulai dari penampakan arah terbit
matahari yaitu ketika matahari awalnya
terbit tepat di timur. Tapi kemudian ada
pergeseran di sana sini, awalnya tahun
baru dimulai pada saat bulan Maret, tapi
sekarang menjadi Januari. Tetapi intinya,
awal tahunnya dimulai berdasarkan arah
terbit matahari. Sedangkan jika kita lihat
di Mesir kuno, mereka menggunakan
fenomena yang mereka anggap penting
yaitu Bintang Sirius.

Menurut perhitungan Mesir Kuno, awal
tahun dimulai ketika Bintang Sirius
pertama kali bisa diamati sesaat sebelum
matahari terbit. Sedangkan masyarakat
Maori menggunakan bintang Pleades
atau Kartika kalau di Bali. Orang Maori
menghitung awal tahun ketika Pleades
terlihat pada pagi hari, sesaat sebelum
matahari terbit.

Sementara suku-suku yang ada di
pedalaman benua Amerika, mereka
menggunakan fenomena lain yang
juga dipengaruhi matahari secara tidak
langsung. Berbagai fenomena alam
lain digunakan oleh suku-suku di North
American untuk menentukan awal tahun,
misalnya saat panen, atau saat rutting /
mating seasons binatang jenis tertentu.

Contohnya adalah mereka menggunakan
ciri ketika rusa mulai musim kawin. Musim
kawin bagi rusa berarti ketika tumbuhan
mulai  produktif. Berdasarkan data-
data itu, kita dapat ketahui bahwa ada
berbagai macam cara untuk menentukan
awal tahun. Tetapi persamaan di antara
semuanya, jika kita runut ke awal,
sesungguhnya mereka menggunakan
matahari dan bulan sebagai acuan.

Sistem yang digunakan di dalam
perhitungan kalender sesungguhnya
melibatkan jumlah hari dalam sebulan
dan jumlah bulan dalam setahun, yang
merupakan bilangan bulat. Padahal
fenomena alam yang mendasarinya,
memiliki interval waktu yang bukan

SISTEM WARIGA DI BALI

121




WARIGA SIDDHI

122

merupakan bilangan bulat. Karena itu,
artinya akan ada yang kita abaikan.
Segala yang diabaikan itu nanti akan
terakumulasi  sehingga akan terjadi
pergeseran dan harus kita perbaiki.

Jadi bagaimana sebuah kebudayaan
membuat aturan agar perhitungan
kalender kurang lebih bersesuaian
terkait,
membedakan satu sistem kalender

dengan fenomena alam
dengan sistem kalender lainnya?
Sistem inilah yang membedakan antara
satu kalender dengan kalender lain
pada kebudayaan yang satu dengan
kebudayaan yang lain.

Sebelumnya telah kita lihat tiga dasar
acuan utama untuk menentukan tahun
yakni kalender Surya, kalender Lunar
dan Lunisolar. Metode observasi yang
mendasari untuk penentuan kalender
dan menjaga supaya kalender itu sesuai
dengan keadaan langit akan menemui
banyak tantangan seperti cuaca dan
peluang. Meski cuaca bagus tapi observer
tidak bisa mengamati karena tidak ada
waktu, atau sebalaiknya observer dapat
mengamati tapi cuaca tidak bagus. Hal
inilah yang akan menjadi tantangan. Oleh
sebab itu, sebagian besar dari tantangan
itu kita atasi dengan cara membuat atau
mengganti pengamatan tadi dengan
perhitungan.

Pilihan yang paling sederhana adalah
memperkirakan panjang tahun, panjang
bulan, atau panjang keduanya. Misalnya

Kalender Mesir kuno
mencapai tingkat
ketepatanyanglebih
tinggi dengan memiliki
12 bulan berisi 30

hari ditambah 5 hari
tambahan.

sebagai contoh di Babilonia, itu panjang
hari dalam satu bulan itu diambil 30
hari. Padahal seharusnya panjang bulan
itu 29,5 tapi mereka menghitungnya
30. Kemudian panjang satu tahun itu
12 bulan. Kalender seperti ini mudah
dihitung, tetapi setiap bulan dimulai
pada fase bulan sedikit lebih lambat
dari sebelumnya, dan musim bergerak
perlahan lebih cepat sepanjang tahun.

Dengan kata lain, mereka mengambil
asumsi bahwa setiap hari dari waktu ke
waktu, bulan itu akan bergeser mundur
sementara tahun akan bergeser maju.
Karena bulannya harusnya 29 setengah
mereka menghitungnya 30, berarti bulan
ini akan tertinggal terus setengah hari
setiap bulannya. Sementara panjang
tahun itu 365,25 tadi sudah disebutkan
tapi kalau kita hitung 12 x 30 hanya 360,
berarti ketinggalan 5-6 hari atau 5,25 hari
per tahun. Jadi ada pergeseran, sehingga



makin lama kalender ini akan tidak sesuai
lagi dengan keadaan di langit.

Berbeda lagi dengan di Mesir Kuno.
Kalender Mesir kuno mencapai tingkat
ketepatan yang lebih tinggi dengan
memiliki 12 bulan berisi 30 hari ditambah
5 hari tambahan. Untuk mencapai
korelasi yang lebih baik dengan gerakan
bulan, kita bisa menggunakan panjang
bulan bergantian antara 29 dan 30 hari.
Namun, dua belas bulan seperti itu hanya
berjumlah 354 hari untuk setahun—lebih
pendek 11 hari dari tahun surya. Kalender
yang lain melakukan cara koreksi yang
berbeda.Aturanyangberbeda-bedainilah
yang membuat setiap kalender menjadi
unik dan biasanya menggambarkan
bagaimana kebudayaan itu, bagaimana
keadaan di sekitar kebudayaan itu, dan
bagaimana mereka menginterpretasi apa
yang mereka lihat di alam.

Hampir setiap kalender menyertakan
konsep tahun “kabisat” untuk mengatasi
kesalahan kumulatif yang disebabkan
oleh perkiraan tahun dengan jumlah
hari dan bulan yang bulat. Kalender
surya menambahkan satu hari setiap
beberapa tahun untuk menjaga kesesuaian
dengan tahun astronomi. Perhitungan
paling sederhana ketika tahun kabisat
didistribusikan secara merata dan angka
yang terlibat relatif kecil; misalnya,
kalender Julian, Koptik, dan Etiopia
menambahkan 1 hari setiap 4 tahun.

Kalender surya Hindu kuno mengikuti
pola seperti itu; kalender aritmetika Persia

juga hampir sama. Kalender Gregorian
menggunakan distribusi tidak merata dari
tahun kabisat tetapi dengan aturan yang
relatif mudah diingat. Kalender Revolusi
Prancis yang dimodifikasi menyertakan
aturanyanglebih akurat tetapitidak merata.
Sebagian  besar  kalender  bulan
menggabungkan konsep tahun. Kalender
yang murni berdasarkan bulan mungkin
memperkirakan tahun surya dengan
12 bulan lunar (seperti kalender Islam),
meskipun ini kurang lebih 11 hari lebih
pendek dari tahun astronomi. Kalender
luni-solar selalu silih berganti antara
tahun dengan 12 bulan dan 13 bulan,
baik berdasarkan aturan tetap tertentu
(seperti kalender Ibrani) atau pola yang
ditentukan secara astronomi (Cina dan
Hindu modern).

Siklus ~ Metonik
pengamatan bahwa 19 tahun matahari

didasarkan  pada
mengandung  hampir  tepat 235
bulan lunar. Siklus Metonik dinamai
dari astronom Athena Meton (yang
menerbitkannya pada tahun 432 SM),
dan telah diketahui jauh lebih awal oleh
para astronom Babilonia dan Cina kuno.
Dengan siklus Metonik, memungkinkan
pengaturan kalender matahari/lunar
yang relatif sederhana dan akurat. 235 =
12 x 12 + 7 x 13 bulan dalam siklus dibagi
menjadi 12 tahun dengan 12 bulan dan
7 tahun kabisat dengan 13 bulan. Siklus
Metonik digunakan dalam kalender Ibrani
dan untuk perhitungan Paskah.

SISTEM WARIGA DI BALI

123




WARIGA SIDDHI

124

Semakin akurat tahun rata-ratanya,

semakin  besar  konstanta  yang

mendasarinya. Sebagai contoh, siklus

Metonik saat ini akurat dalam rentang 6,5

menit per tahun, tetapi siklus luni-solar

lainnya pun dapat dimungkinkan:

1. 3 tahun surya sekitar 37 bulan lunar
dengan kesalahan 1 hari per tahun

2. 8 tahun sekitar g9 bulan dengan
kesalahan 5 jam per tahun

3. 11 tahun sekitar 136 bulan dengan
kesalahan 3 jam per tahun

4. 334 tahun adalah 4131 bulan dengan
kesalahan 7,27 detik per tahun.

Kalender Hindu kuno bahkan lebih
akurat, dengan mencakup 2.226.389
bulan dalam satu siklus selama 180.000
tahun, dan kesalahannya kurang
dari 8 detik per tahun. Sistem-sistem
kalender yang telah dikembangkan itu
menggambarkan bagaimana  usaha-
usaha manusia untuk membuat aturan
supaya pergeseran bilangan bulat tadi
tetap bisa menggambarkan keadaan di
langit yang bukan bilangan bulat.

Kalender Hindu kuno
bahkan lebih akurat,
dengan mencakup
2.226.389 bulan dalam
satusiklus selama
180.000 tahun

Wariga dan Tekhnologi

Sistem penanggalan yang digunakan
dalam Wariga di Bali penting kiranya
dipertahankan  dan  dikembangkan
agar sesuai dengan perkembangan
ilmu pengetahuan dan teknologi.
Harari (2018: 57) menjelaskan bahwa
riset saintifik dan perkembangan-
perkembangan  teknologi  sedang
bergerak jauh lebih cepat dari yang
bisa dibayangkan oleh sebagian besar
manusia. Di dalam situasi yang demikian
itu, penting memposisikan Wariga
sebagai perwakilan dari pengetahuan
tradisional yang telah bertahan di Bali
setidak-tidaknya sejak seribu tahun
yang lalu agar merangsek ke dalam
teknologi terbarukan. Wariga sendiri
sesungguhnya merupakan ‘teknologi’
yangjuga memanfaatkan algoritmaalam
semesta melalui pembacaan terhadap
benda-benda alam yang beredar dalam
hitungan tertentu. Skema ini kemudian
dibaca oleh leluhur-leluhur di Bali dan
mengabadikannya ke dalam sebuah
teknologi bernama tika. Karena itulah,
kini giliran pewaris peradaban itu yang
patut menyesuaikan diri dan membawa
pengetahuan Wariga ke masa depan.

Salah satu orang yang telah memulai
langkah ini adalah | Wayan Nuarsa
melalui terobosannya dengan membawa
kalender konvensional ke dalam kalender
digital. Kalender digital yang telah
ia susun, dapat pada platform www.
kalenderbali.org dan www.kalenderbali.



com. Di dalam kedua kalender digital
tersebut, kalender Bali yang umumnya
sulit diakses oleh orang-orang yang
berada di luar negeri, kini didapat dengan
cara yang lebih mudah. Terutama karena
kalender tersebut dapat dibuka melalui
komputer, laptop maupun telepon pintar
yang telah dikembangkan sedemikian
rupa. Pengalihwahanaan  semacam
itulah yang diperlukan agar pengetahuan
tradisional seperti Wariga turut mewarnai
perkembangan ilmu pengetahuan. Lebih
jauhdariitu, yaknimencoba mengenalkan
sistem penanggalan khas Bali ke dunia
yang lebih luas dan populer. Tidak perlu
lagi keahlian membaca lontar-lontar kuna
dengan aksaranya, begitu juga hambatan
terhadap bahasa yang digunakan dapat
ditanggulangi melalui media digital ini.
Kalender  Bali  digital ~merupakan
penampilan kalender Bali melalui media
digital. Media digital yang bisa digunakan
untuk menampilkan kalender ini dapat
melalui banyak platform. Beberapa
platform yang dimaksud dapat dimulai
dari DOS, Windows, Web, Android, iOS
dan lain-lain. Kelebihan yang ditawarkan
dengan mendigitalisasi kalender Bali
yakni: Pertama, kita bisa mengakses
kalender Bali dari mana saja dan kapan
saja. Selain kemudahan itu, kisaran waktu
yang dapat ditelusuri juga panjang,
sampai beribu-ribu. Pencarian bisa
dilakukan maju ke masa depan, mundur
ke masa lalu, dengan menggunakan
fasilitas ini.

Bila pranala yang telah disebutkan di
depan diakses, kita akan mendapatkan
beberapa keuntungan. Menu yang
dihadirkan di dalam platform tersebut
dapatdigunakan sebagai penuntun dalam
berbagai hal. Mulai dari keperluan untuk
mengetahui hari-hari yang bernuansa
Hindu sampai dengan hari libur nasional.
Tidak hanya sampai di sana, kalender
digital tersebut juga menyediakan
informasi mengenai ala ayuning dewasa
yakni perhitungan hari baik dan buruk
ketika memulai suatu pekerjaan, baik
yang berhubungan dengan pertanian,
perkebunan, peternakan, perikanan,
maupun pembangunan. Informasi yang
tidak kalah penting tentu saja mengenai
upacara yadnya sebagaimana umumnya
memang termuat di dalam lontar-lontar
Wariga.

Sebuah terobosan yang nampaknya
sangat unggul dalam kalender Bali digital
ini ialah konversi yang dapat dilakukan
dengan memasukkan wewaran.
Konversi tersebut untuk mendapatkan
tanggal Masehi yang sesuai. Di dalam
penelitian-penelitian atau studi yang
secara khusus membutuhkan konversi
sejenis ini, kalender digital sangat
bermanfaat. Namun sayang sekali
rentang waktu yang dapat dimasukkan
adalah dari 1600 Masehi sampai 3000
Masehi. Konversi ini, bila digunakan di
dalam studi-studi epigrafi yang datanya
berasal dari abad ke-8 sampai abad ke-
15 tentu akan mengalami kesulitan.

Nampaknya peluang untuk melacak

SISTEM WARIGA DI BALI

125




WARIGA SIDDHI

126

Minggu

Rabu

KEamis

Jumat

ledite

11

12

13

Juli 1996

18
19
20 | 27

Pon Ju lunguwang i

Gambar 14. Kalender Bali Digital th. 1996
Sumber: Nuarsa, 2023

perhitungan menuju ke masa lalu juga
sangat penting karena dapat berdampak
kepada penentuan angka tahun sebuah
prasasti kuno maupun lontar-lontar yang
berasal dari periode abad ke-15 tersebut.
Dengan begitu, kalender Bali digital ini
dapat memiliki jangkauan yang lebih
luas lagi. Adapun wujud dari Kalender
Bali Digital tersebut sebagaimana awal
perkembangannya. (gambar 14)

Kalender Bali Digital sebagaimana
yang terlihat di atas, telah mengalami
berbagai perkembangan sejak tahun
1996. Kalender Bali Digitalnya juga telah
dibuat sejak lama yakni dari tahun 1996.
Platform yang digunakan pertama kali
dalam penyususnan kalender Bali digital
adalah Under DOS. DOS adalah singkatan
dari Disk Operating System. Sistem ini

Kalender Bali Digital
sebagaimanayang
terlihat di atas, telah
mengalami berbagai
perkembangan sejak
tahun1996.



Ton Dreme Rmsme Gidm fen bemsen e

= amnEn  « D@ FESARDUG EFEcAROFEa@

L1 L

Gambar 15. Kalender Bali Digital Berbasis Windows
Sumber: Nuarsa, 2023

harus diinstall ke dalam perangkat keras
terlebih dahulu bila ingin digunakan.
Sehingga tiap orang yang ingin
mengoperasikan Kalender Bali Digital,
harus menginstallnya terlebih dahulu.
Aplikasi Kalender Bali Digital kemudian
dikembangkan lagi dengan berbasis
Windows. Pengembangan ini dilakukan
dengan harapan agar pembuat kalender
tidak perlu melakukan perhitungan secara
manual. Perhitungan cukup dilakukan
dengan menggunakan software berbasis
Windows tersebut untuk membuat dan
mengedit kalender. Adapun tampilan
dari Kalender Bali Digital yang berbasis
Windows seperti tampak diatas.

Pengembangan ini
dilakukan dengan
harapan agar pembuat
kalender tidak perlu
melakukan perhitungan
secara manual.

SISTEM WARIGA DI BALI

127



WARIGA SIDDHI

128

Demi mencapai tujuan mempermudah

penghitungan, software ini mestilah

menjembatani berbagai macam

permasalahan yang sering ditemukan
dalam perkalenderan Bali. Selain istilah-
istilah tradisional yang jarang dipahami
oleh awam, metode perhitungannya pun
mesti melibatkan setidak-tidaknya tiga
komponen perhitungan kalender yakni
solar, lunar dan pawukon. Inilah tantangan

yang mesti dihadapi oleh pengembang

e

Kalender Bali Digital. Belum lagi persoalan
keteraksesannya semasih berbasis Windows
ini yang jangkauannya belum terlalu luas.
Karena itu, dilakukan lagi pengembangan
selanjutnya dari Kalender Bali Digital
dengan berbasis Web. Kalender berbasis
Web ini dikembangkan kurang lebih tahun
2008. Pengembangan tersebut dilakukan
agar Kalender Bali Digital dapat diakses
oleh siapa saja dan di mana saja. Tampilan
dari Kalender Bali Digital yang berbasis Web

ALA-RYUMING DA SN, § Joll 3007

 Carih Walsngull Ticsi Sk untol. st o
i
wmtsangun et | Mahing desass 1

*.._, = s ul.l: = -:1:-.-.. i Trin Ddek i DR AL
L0 G Han Brapenghurs =
Gambar 16. Kalender Bali Digital Berbasis Web
Sumber: Nuarsa, 2023
L 202 Terplikan Cetak + W
CAKA 1945

Gambar 17. Kalender Bali Digital Berbasis Web
Sumber: Nuarsa, 2023




Tampilah kalender nomor 1 adalah

tampilan saat pengembangan yang
pertama, sedangkan nomor 2 dibuat
karena  masyarakat ~ menginginkan
tampilan seperti kalender Bali Hardcopy.
Keinginan masyarakat tersebut sekaligus
mencerminkan bahwa dalam bayangan
masyarakat Bali umumnya, bentuk
kalender resmi adalah sebagaimana
terlihat dalam hardcopy. Kalender
dengan layout seperti itu, pertama kali
ditampilkan oleh Bambang Gede Rawi.
Tipe kalender nomor 2 tersebut dapat
diekspor dalam bentuk PDF, sehingga
dapat dicetak.

Pengembangan Wariga yang dilakukan
oleh Wayan Nuarsa melalui Kalender Bali
Digital merupakan satu bentuk nyata
integrasi antara pengetahuan tradisional

: mmmwﬂ tahun 1996
« Under Windows dibuat tahun 2023

» Berbasis Web dibuat tahun 2008
v hitps:/ ‘kalenderbali, org
* hitps.//kalenderbali.com

Bali dengan teknologi. Meskipun fasilitas
yang disediakan oleh Kalender Bali Digital
hampir mirip dengan yang konvensional,
setidak-tidaknya
ini cukup menjawab kegelisahan para

pengalihwahanaan

pengguna kalender di seluruh dunia
perihal sulitnya menemukan kalender
Bali di belahan dunia yang lain. Beberapa
fasilitas yang dimuat di dalam Kalender
Bali Digital yakni sistem penanggalan,
Wewaran, Purnama, Tilem, kemudian
Pawukon, tanggal panglong, Sasih dan
seterusnya. Di dalamnya juga terdapat
daftar rainan, piodalan, hari libur,
fakultatif peringatan dan seterusnya.
Selain itu juga terdapat ala ayuning
dewasa untuk upacara, pertanian,
peternakan, peralatan, pembangunan,
usaha. Kalender Bali Digital juga memiliki

fasilitas Widget. Widget adalah program

SISTEM WARIGA DI BALI

129



WARIGA SIDDHI

130

agar bisa memasang kalender Bali mini
di web atau blog. Hal itu dapat dilakukan
dengan mengambil script yang sederhana
lalu dipasang di webnya. Maka tampilan
kalender Bali yang sederhana itu bisa
ditampilkan. Fasilitas lain yang tersedia
dalam Kalender Bali Digital ialah ramalan.
Ramalan di dalam kelender digital ini
didasarkan kepada lontar-lontar Bali, salah
satunya adalah Lontar Tri Pramana.

Usaha-usaha pengintegrasian Wariga
ke dalam teknologi seperti Kalender
Bali Digital juga telah disambut dengan
pengembangannya dalam platform yang
lain. Salah satunya adalah gamabali.com
yang digagas oleh |Wayan Budi Mahendra.
Platform tersebut menyediakan juga sub
menu yang disebutnya Wariga Bali. Wariga

Bali ini dapat digunakan untuk melacak

peruntungan seseorang yang namanya
dimasukkan ke dalam situs. Sayangnya
informasi yang dapat digali dari platform
ini tidak terlalu banyak. Kalender di
dalamnya menyuguhkan Wariga sebagai
tenung atau ramalan yang nampaknya
dapat bersaing dengan ramalan zodiak.

Pengembangan Wariga yang
dialihwahanakan  melalui  teknologi
sebagaimana telah dilakukan oleh Wayan
Nuarsa dan Budi Mahendra, mestinya
dapat menjawab tantangan tentang
kebertahanan Wariga di masa depan.
Benda-benda langit akan tetap beredar
sebagaimana seharusnya, sehingga dapat
dikatakan bahwa perhitungan yang tepat

atas peredaran itu dapat saja dilakukan



dengan  pengembangan  algoritma.
Contoh kecil saja adalah tika yang telah
lama digunakan oleh leluhur-leluhur Bali.
Oleh sebab itu, pengembangan kalender
dengan berdasarkan kepada tika sangat
penting dilakukan dan dikembangkan.
Lebih-lebih  kini  telah  berkembang
Artificial Inteligence (Al) yang dapat
dimanfaatkan demi kepentingan
tersebut. Kecerdasan artifisial memang
dirancang untuk meniru kecerdasan
manusia. Bila kita mengakui bahwa

Wariga adalah salah satu bukti kecerdasan

manusia, itu artinya ada peluang bagi
Al untuk masuk ke ranah ini. Terutama
untuk  memberikan  pertimbangan-
pertimbangan dalam perhitungan Wariga
yang rumit itu. Contoh kecilnya adalah
peerhitungan pangalantaka. Dengan
mempertimbangkan hal ini, nampaknya Al
dapat diajarkan untuk membantu manusia
sehingga tujuan teknologi diciptakan
dapat tercapai. Tentu saja, tanpa
mengesampingkan peranan manusia di
dalamnya.

SISTEM WARIGA DI BALI

131






yabh o
WARIGA DALAMLINTAS
BUDAYA DAN AGAMA




WARIGA SIDDHI

134

WARIGA DALAM
LINTAS BUDAYA DAN
AGAMA

Kita perlu mengenal dan mempelajari pengetahuan
atau studi terkait pengetahuan atau studi lain terkait
penghitungan waktu ditempat lain untuk memperkaya

perspektif dan wawasan.






WARIGA SIDDHI

136

Pemahaman yang komprehensif, sangat membantu kita untuk

mengembangkan inovasi-inovasi yang relevan untuk menjawab

tantangan hari ini.

Wariga dalam Agama Buddha

Wariga dalam Agama Buddha

Penjelasan mengenai Wariga di dalam
Agama Buddha, penting dicari akarnya
terlebih dahulu ke dalam tubuh aliran
Buddhis yang berkembang. Sebagai
sistem filsafat, Buddhisme berkembang
sejak abad ke-6 SM. Sistem filsafat
Buddhis, cenderung bersifat atheis dan
tidak mengakui otoritas dari Weda.
Karena itulah aliran ini dimasukkan
ke dalam kelompok nastika, bersama
dengan dua kelompok lainnya yakni
Carwaka dan Jaina. Aliran ini juga
menolak adanya pelaksanaan yadnya
sebagaimana dianjurkan oleh kitab-kitab
Vedic. Ajaran-ajaran pokok Buddhis
dirangkum ke dalam kitab Tri Pitaka yang
berarti tiga keranjang pengetahuan.
Ketiga kitab tersebut yakni Vinayapitaka,
Suttapitaka dan Abhidhammapitaka.
Singkatnya, pandangan Buddhis lahir dari
situasi yang mengutamakan karmakanda
dari pada janakanda.

Umat Buddha sendiri terbagi ajarannya
dalam tiga harus utama, yaitu Terawada
atau Hinayana, Mahayana dan Wajrayana

atau Tantrayana. Terawada berkembang
di Asia Selatan dan Asia Tenggara. Asia
Selatan itu adalah India, Nepal, Sri
Langka. Sedangkan yang Tenggara itu
adalah Myanmar, Laos, Kamboja, dan
Thailand. Aliran Mahayana berkembang
di Asia Utara, yaitu Cina, Jepang Korea,
dan Vietnam. Sedangkan aliran Wajrayana
atau Tantrayana berkembang di Tibet
(Mongolia). Aliran Wajrayana dulunya juga
berkembang di Indonesia waktu zaman
Borobudur juga sampai ke tanah Bali.

Perhitungan kalender yang berkembang
di dalam ketiga aliran itu, tidak bersumber
dari kitab suci Tri Pitaka. Aliran Terawada
misalnya, kalender mereka betul-
betul digali dari local wisdom dan local
knowledge. Kemudian kalender yang
berkembang di Cina, Jepang, Korea
Utara, sesungguhnya bersumber dari ilmu
pengetahuan Tiongkok. Kalender yang
digunakan dalam aliran Wajrayana juga
demikian, perhitungannya berasal dari
Cina, kemudian turun ke Tibet (Mongolia).
Oleh sebab itu, meskipun kalender yang
ada tidak bersumber dari kitab suci Tri
Pitaka, ada banyak jenis yang dapat
dimasukkan sebagai Kalender Buddha.



Kalender Buddha digunakan untuk

menghitung datangnya hari raya oleh
umat Buddha. Hari raya umat Buddha
Terawada misalkan, selalu jatuh pada
Purnama Siddhi. Perhitungan Purnama
Siddhi, diambil dari perhitungan kalender
darisukubangsayangberbedatergantung
di mana suku bangsa tersebut berada.
Namun pada umumnya perhitungan
Purnama Siddhi ditandai dengan tanggal
15 Lunar. Karena perhitungan Purnama
Siddhi diambil dari sistem perhitungan
kalender yang berbeda, maka jatuhnya
tanggal 15 Lunar bisa berbeda antara satu
dengan yang lainnya. Contohnya adalah
pada Purnama Siddhi yang jatuh pada
bulan Juli 2023. Menurut kalender Cina,
Purnama Siddhi jatuh pada tanggal 2 Juli

2023. Sedangkan berdasarkan kalender
Sangga Terawadah, jatuh pada tanggal
3 Juli 2023. Berbeda lagi dengan Jawa,
karena menurut perhitungan kalender
tersebut, Purnama Siddhi jatuhnya pada
tanggal 4 Juli. Menariknya, berdasarkan
Meteorologi dan geofisika jatuhnya pada
tanggal 3 Juli, pukul 18.38.17. Perbedaan-
perbedaan inilah yang menyebabkan
umat Buddha kesulitan.

Konsekuensi dari perbedaan tersebut,
selain menyulitkan umat Buddha, juga
terjadi perbedaan dalam penentuan
jatuhnya hari Tri Suci Waisak. Tri Suci
Waisak diadakan untuk memperingati
tiga hal yakni hari lahirnya Bodi Satwa
Pangeran Siddharta, pertapa Gautama

WARIGA DALAM LINTAS BUDAYA DAN AGAMA

137



WARIGA SIDDHI

138

mencapai ke-Buddha-an atau mencapai
penerangan Agung, dan yang ketiga
adalah memperingati wafatnya Buddha
Gautama mencapai Parinirbana. Karena
hari Tri Suci Waisak demikian utama,
maka yang paling diutamakan di dalam
kalender Buddhis adalah penentuan hari
tersebut. Hari Tri Suci Waisak selalu jatuh
pada Purnama Siddhi bulan Waisak, yaitu
bulan yang ke-6.

Sesungguhnya, aliran Terawada
mempunyai beberapa hari raya utama
yang berkaitan dengan sejarah kehidupan
Buddha Gautama yakni: Tri Suci Waisak,
Asada Puja, dan Maga Puja. Tri Suci
Waisak jatuh pada Purnama Siddhi bulan
keenam.Asada Pujaterjadi padaPurnama
Siddhi di bulan Asadha yaitu Juli, yang
berkaitan dengan pembabaran Dharma
pertama kali oleh Budha Gautama di
Isipatana, Varanasi. Sedangkan Maga
Puja jatuh pada Purnama Siddhi bulan
Maga, yakni sekitar bulan Februari.
Maga Puja sendiri dilangsungkan untuk
memperingati inti pembabaran Dharma
dan perintah untuk menyebarkan Dharma
ke seluruh penjuru. Selain tiga hari raya
tersebut, terdapat satu lagi hari yang
disebut sebagai hari persembahan. Hari
persembahan tersebut disebut Kathina
Dana yang terjadi pada Purnama Siddhi
bulan Kartika sekitar bulan Oktober.
Kathina Dana dilangsungkan untuk
memperingati hari Masa penyepian para
Bikkhu, Upasa Wata. Masa penyepian
tersebut dilangsungkan selama 3 bulan.
Pada kesempatan itulah maka umat

Buddha memberikan rasa terima kasih
kebutuhan
pokok untuk para Bhikkhu berupa jubah

dan  mempersembahkan

dan sebagainya. Sebenarnya upacara
Kathina itu bukanlah hari raya, tetapi hari
persembahan.

Hari raya Buddha Mahayana sedikit
berbeda. Waisak menurut perhitungan
Mahayana tidak selalu jatuh di
Purnama Siddhi. Misalnya lahirnya
Buddha dirayakan pada tanggal 8 April
Masehi. Jadi tidak menggunakan lagi
kalender Imlek dan disesuaikan dengan
kepercayaan mereka. Meskipun di
dalam persaudaraan Buddhis sedunia

Sesungguhnya, aliran
Terawada mempunyai
beberapa hari raya utama
yang berkaitan dengan
sejarah kehidupan
Buddha Gautama yakni:
Tri Suci Waisak, Asada
Puja, dan Maga Puja. Tri
Suci Waisak jatuh pada
Purnama Siddhi bulan
keenam.



ditetapkan bahwa Waisak itu adalah
The Buddha Day (hari Buddha untuk
semuanya), tetapi bagi masing-masing
aliran yang merayakan dalam waktu yang
berbeda hendaknya tetap dihormati,
dihargai dan tidak dipertentangkan.
Ada kelompok dari aliran Mahayana
di Jepang yang mengharapkan agar
Buddha Day tidak Waisak, tetapi tanggal
8 April Masehi. Kemudian pencapaian
penerangan agung dinyatakan jatuh
pada tanggal 8 bulan 12 Imlek, wafatnya
juga demikian. Inilah perbedaan antara
Terawada dan Mahayana. Perbedaan
lainnya, di dalam aliran Mahayana juga
banyak memperingati hari-hari kelahiran
beberapa Buddha. Sedangkan dalam
aliran Terawada hanya fokus kepada
Buddha Gautama yang pernah ada secara
sejarah, lahir, besar dan meninggal di
bumi ini. Sedangkan Mahayana juga
memperingati Buddha-Buddha lain yang
tidak berkaitan dengan keberadaannya di
bumi ini. Selain itu, aliran Mahayana juga
merayakan kelahiran para Bodi Satwa,
calon-calon Budha dan juga dewa-dewa
tertentu. Ini perbedaan utama antara
kelompok Terawada dengan Non-
Terawada dalam menetapkan hari-hari
besar atau hari-hari Raya.

Perbedaan aliran yang mempunyai
berbeda,

dalam menentukan hari raya, memang

penanggalan terutama
menyulitkan. Oleh sebab itu sekelompok
orang yang termasuk dalam kelompok
Theosofimencarititik temu dari persoalan
ini. Kelompok Theosofi itu kebanyakan

terdiri dari orang-orang akademis,
orang-orang yang terpelajar. Mereka
berasal dari berbagai latar belakang
bangsa, baik itu dari Belanda, Tionghoa,
maupun Jawa. Termasuk di dalamnya
adalah Profesor Muhammad Yamin
dan Poerbatjaraka. Kelompok ini tidak
memandang pengelompokan per agama,
tetapi lebih banyak kepada spiritualitas.
Sehingga kelompok ini mencari titik temu
dengan cara melihat secara modern,
yaitu meteorologi dan geofisika. Cara
ini juga dapat dipertanggungjawabkan,
terutama untuk menentukan Purnama
Siddhi secara ilmiah. Berdasarkan ilmu
modern tersebut, Purnama Siddhi jatuh
pada waktu posisi matahari, bulan dan
bumi terletak dalam satu garis lurus.

Oleh karena itulah maka satu-satunya
penetapan Waisak di dunia yang
menghitung detik, menit sampai jamnya
hanya ada di Indonesia. Berdasarkan
perhitungan tersebut, maka pada saat
itulah dilakukan meditasi bersama oleh
umat Buddha. Hal ini sesuai dengan
pemikiran para spiritualitas dari Theosofj,
yang berpendapat bahwa pada saatitulah
kekuatan-kekuatan energi dari Buddha
menyinari alam semesta. Mengenai
hal tersebut dapat dilihat sebagaimana
yang dilakukan di Himalaya, yang
disebut sebagai Waisak Valey (lembah
Waisak). Dikatakan bahwa di tempat
itulah kekuatan spiritual dari energi-
energi Buddha bisa ditangkap oleh
manusia. Prosesi meditasi bersama yang
disebutkan di atas telah berlangsung

WARIGA DALAM LINTAS BUDAYA DAN AGAMA

139



WARIGA SIDDHI

140

sejak dahulu dan dipusatkan di Borobudur
sebagaimana masih berlangsung hingga
hari ini.

Prosesi tersebut pertama kali dirayakan
pada saat kehadiran Bikkhu Narada
Mahathera dari Sri Lanka di tahun 1998.
Perayaan tersebut bertepatan dengan
2500 tahun meninggalnya Budha (Buda
Jayanti)tahunigsg9denganperayaanyang
besar. Sejak saat itulah Waisak dirayakan
secara besar di Candi Agung Borobudur,
sebagai simbol pengejawantahan agama
Buddha di Indonesia.

Persoalan lainnya yang sangat penting
untuk diperhatikan, terutama dalam
kalender Buddhis adalah pergantian hari,
bulan dan tahun. Dalam kalender Buddha,
pergantian hari mengikuti kehidupan
para Bikkhu, yakni menjelang subuh.
Pergantian tersebut ditandai dengan
Bikkhu sudah bisa melihat garis tangan.
Jadi bukan jam 12 malam. Penentuan
pergantian hari dengan cara yang
demikian, mempermudah seandainya
berada di tempat-tempat tidak lazim, dan
tidak tersedia tekhnologi.

Pergantian bulan dalam kalender Buddhis
juga khusus. Menurut sejarahnya, pada
masa Sang Buddha, pergantian bulan
dihitung sejak hari pertama sesudah
Purnama. Namun sekarang pergantian
hari jatuh pada saat bulan gelap.
Pergantian tahun juga demikian. Di masa
lalu pergantian tahun pada zaman Sang
Buddha terjadi sekitar bulan Kartika.

Yaitu setelah para Bikkhu melakukan
masa penyepian selama 3 bulan. Karena
itulah tahun dinyatakan berganti sekitar
bulan November. Hal ini pula yang
mengakibatkan, bulan Waisak adalah
bulanyang keenam. Sedangkan keesokan
harinya dilakukan upacara Kathina, dan
persembahan kepada para Bikkhu.

Pergantian tahun atau tahun baru
biasanya dilakukan dengan meriah.
Tidak terkecuali bagi umat Buddha.
Misalkan,  negara-negara  Terawada
Selatan, tahun barunya jatuh pada
pertengahan April, biasanya dirayakan
dengan perayaan Songkran. Perayaan
Songkran dilangsungkan dengan
melaksanakan siram-siraman air, hal
ini menandakan akan masuk musim
panas. Maksudnya, melalui perayaan
ini semua hal hendaknya didinginkan.
Hatinya didinginkan, perasaannya juga
didinginkan. Tetapi di Thailand saat ini,
pergantian tahu bukan pada bulan April
lagi, tetapi satu Januari. Karena itulah
banyak perbedaan antara Myanmar,
Sri Lanka dan Thailand. Hal itulah yang
turut menyebabkan umat Buddha di
Indonesia tidak merayakan tahun baru
secara nasional. Semuanya diserahkan
kepada masing-masing suku. Umat
Buddha yang Tionghoa merayakannya
pada Imlek. Dari suku Jawa merayakan
dengan Surowan, yaitu tahun baru Jawa
yang sudah terkombinasi dengan agama
Islam. Kemudian masyarakat Buddhis di
Bali juga merayakan dengan tahun baru
Nyepi. Sehingga tahun baru, umumnya
berkaitan dengan sejarah kehidupan



Gautama tidak ada. Tahun baru tersebut
kaitannya dengan perubahan musim,
sehingga boleh saja orang merayakan
sesuai dengan kondisi di wilayahnya
masing-masing.

Selain persoalan-persoalan yang
telah disebutkan tadi, terdapat juga
persoalan-persoalan khusus berkaitan
dengan perhitungan kalender Buddhis.
Misalnya adalah kaitannya dengan
perhitungan Waisak, bila dalam bulan
yang sama terdapat dua purnama.
Untuk menyelesaikan persoalan ini,
terlebih dahulu dicari latar belakangnya.
Ternyata berdasarkan pada literatur-
literatur, jika ada dua Purnama di dalam
suatu kurun tertentu, maka yang diambil
sebagai Waisak adalah Purnama yang
kedua. Keputusan itu dilakukan karena
purnama yang pertama dianggap kurang
memberikan suatu keberuntungan, maka
diambillah yang kedua.

Berdasarkan perhitungan
kalender memang ada
perbedaan, misalnyas

tahun solar adalah 1830 hari.
Sedangkan 5 tahun Lunar
adalah 1770 hari + 2 bulan
ekstra (60 hari) sehingga akan
sama menjadi 1830 hari.

Berdasarkan  perhitungan  kalender
memang ada perbedaan, misalnya 5
tahun solar adalah 1830 hari. Sedangkan
5 tahun Lunar adalah 1770 hari + 2 bulan
ekstra (6o hari) sehingga akan sama
menjadi 1830 hari. Itulah sebabnya sistem
perhitungan ini disebut sebagai Lunisolar,
yakni kalender Lunar disesuaikan dengan
solar. Sehingga pada waktu jatuhnya
kabisat Lunar, 12 bulan solar sama
dengan 13 Lunar. Sehingga terdapat
ekstra 1 bulan. Cara menyisipkan bulan
yang ekstra ini sangat berbeda-beda dari
satu bangsa ke bangsa lain.
Selanjutnya adalah penjelasan
bagaimana kedekatan antara kalender
Buddhis Pali dan dengan Bali. Sebelum
tahun 1500 Masehi, dunia masih
mengakui bahwa bumi adalah pusat dan
dikelilingi planet-planet. Veda maupun
astronomi Jaina menyebutkan bahwa
Saturnus (Saniscara) adalah rajanya dari
hari. la jatuh pada hari sabtu. Pada tahun
269 Masehi, pengaruh gereja menjadi
populer, sehingga matahari dijadikan
rajanya yakni hari Minggu. Maka itu
dikatakan sebagai Sunday (Matahari)
berkaitan dengan ibadah Kristen. Barulah
pada tahun 684 kebudayaan India
mengikutinya. Sedangkan jika dilihat
dari nama-nama hari dan perbintangan,
terdapat beberapa kesamaan dengan
budaya Bali. Minggu dalam bahasa
Pali adalah Ravi/ Adicca, di Bali disebut
Radite. Senin itu Canda/Sasi, di Bali jadi
Soma. Bhumma/Anggara di Bali disebut
Anggara. Vudha juga Buda. Ini bukan

WARIGA DALAM LINTAS BUDAYA DAN AGAMA

141



WARIGA SIDDHI

142

dari kata Buddha, tapi berasal dari kata
Vudha. Guru atau Garu adalah Wrespati.
Sukra adalah Sukra. Sora/ Sovara adalah
Sanicara. Jadi ada kedekatan antara
nama-nama ini. Nama-nama ini sama
dengan yang dipakai oleh orang-orang
Batak di dalam kalender tradisional
mereka.

Kemudian nama-nama bulan diLunar pun
banyak mempunyai persamaan antara
Pali, Sanskerta dan zodiaknya. Seperti:
Maggasira sama dengan Margasirsa.
Pusssa sama dengan Pausa. Magha sama
dengan Magha, bulan kedua sebenarnya.
Paghuna sama dengan Palguna. Cita
sama dengan Caitra. Vesaka sama dengan
Vaisaka. Savana sama dengan Sravana.
Bhadapada sama dengan Bhadrapada.
Assayuja sama dengan Asvayuja. Kattika
sama dengan Kartika. Kartika itu pada
bulan ke-12 yaitu masa penyepian.
Nama-nama tersebut kadang kala
ditulis dalam dialek tertentu di Sri Lanka
maupun Thailand, seperti Citta Jettha,
Bhaddapada dan Maggasira. Di Thailand
disebut Citra, Ghetta, Potthapada,
Migasira. Jaman Sang Buddha, bulan
pertama adalah Migashira sedangkan
sekarang adalah Cita. Perubahan ini
terjadi karena ilmu pengetahuan dan
kesepakatan.

Berdasarkan pada perhitungan ilmiah
astronomis, para ahli-ahli  tingkat
internasional telah berhasil membuat

segala bentuk peramalan tentang
pergerakan matahari bulan bumi dan
bintang yang hasilnya dapat diandalkan
dan mendekati ketepatan. Antara lain
bulan baru perempat dan sebagainya.
Termasuk memprediksi kapan gerhana
bulan dan gerhana matahari. Berkaitan
dengan gerhana, di Buddhis pada saat
gerhana tidak ada ibadah tertenty,
karena dianggap sebagai fenomena alam
biasa. Para ahli astronomi menggunakan
dua ukuran waktu yang disebut sebagai
Ephemeris Time dan Universal Time,
ET dan UT. Ukuran ini yang didasarkan
atas perputaran, dan ini yang dihitung
di dalam menetapkan Waisak. Memang
ada koreksi antara ET ke UT itu, tapi
hanya di dalam urusan menit. Jadi
misalnya Purnama Siddhi di tanggal 1
Juni 1996, 20.47.56 ET, saat kita lihat
tabel ternyata ada koreksi, yakni 1 menit
7 detik kemudian disesuaikan dengan
WIB. Waisaknya jatuhnya bukan 1 Juni
tapi 2 Juni 1996 jamnya adalah jam
03.46.49 untuk daerah Indonesia lain
menyesuaikan. Karena itu bila Purnama
Siddhi jatuhnya siang hari, bukanlah hal
yang aneh. Misalkan jam 11, jam 10. Hal
itu terjadi karena saat menghitungnya,
kita meletakkan kapan posisi bulan dan
matahari. Oleh sebab itu Purnama Siddhi
tidak harus melihat bulan purnama mekar
terang. Karena itulah maka Indonesia
memiliki keunikan penetapan Waisak
karena mengandung unsur jam, detik dan
menit.



Wariga dalam Islam

Perkalenderan dalam Islam ajaran
dasarnya adalah dari Al-qur'an maupun
Al-hadits. Karena itu pada dasarnya
prinsip-prinsip dari perkalenderan Islam
sesungguhnya disarikan dari kitab suci.
Oleh sebab itu, sangat penting untuk
melihat relasi yang terjalin menurut
prinsip tersebut. Pertama-tama, ialah
relasi perbuatan manusia dengan Tuhan
dan sesama. Manusia memiliki hubungan
vertikal dengan Tuhan. Hubungan itu
yang disebut dengan ibadat. Ada juga
hubungan horizontal sesama manusia,
yang dalam Islam dikenal dengan istilah
Muamalat atau hubungan sosial.

Meskipun dua hubungan ini yakni
hubungan vertikal dan  horizontal
aturannya dari kitab suci, namun
ada pembeda yang sangat esensial.
Disebutkan bahwa hubungan formal
antara manusia dengan Tuhan, sifatnya
menggunakan asas legalitas. Artinya
semua  peribadatan  tidak  boleh
dilakukan, kecuali kalau memang sudah
ada titah atau perintah. Jadi segala
bentuk peribadatan yang formal itu,
semuanya menggunakan asas legalitas.
Karena itu, shalat dan sebagainya,
pembakuannya bukan main. Tidak boleh
membuat yang model baru. Sedangkan
kalau Muamalat, yakni hubungan antar
manusia, ini sifatnya bebas. Bebas di
sini maksudnya bebas untuk melakukan
berbagai macam kreasi selama tidak
menabrak rambu-rambu agama. Semua

ini perlu disampaikan karena masalah
perhitungan Kalender termasuk dalam
bagian dari budaya. Budaya sendiri
adalah bagian dari Muamalat, karena itu
bisa berkembang.

Nilai-nilai dasar perhitungan kalender
dalam Islam bahwa matahari sebagai
penanda waktu shalat. Perihal itu termuat
dalam Al-qur'an surat Al-Isra’ ayat 78.
Sedangkan bulan sebagai penanda waktu
puasa Ramadhan dan Haji, termuat dalam
Al-qur'an surat Al-Baqgarah ayat 189 dan
Al-Taubah ayat 36. Kemudian mengenai
implementasinya disampaikan dalam
Hadis Nabi riwayat Bukhari, Muslim,
Tirmidzi, Abu Daud dan lain-lain tentang
petunjuk cara memulai dan mengakhiri
bulan Ramadhan yaitu dengan observasi
Hilal atau dalam Islam biasa disebut
dengan istilah Rukyatul Hilal. Kemudian,
karena bicara masalah kalender yang di
Indonesia nanti kaitannya juga sangat
erat dengan kalender Jawa.

Sejarah awal pencatatan waktu atau
kalender dalam Islam itu dimulai dari
semenjak tahun 17 Hijriyah, yakni
menggunakan tahun Kamariah Hijriyah
sebagai kalender resmi pada masa Umar
Bin Khattab menjadi khalifah. Karena
waktu itu ada peristiwa yang disebut
bulan Sya’ban. Bulan Sya'ban dalam
bahasa Jawa disebut Ruwah. Bulan
Sya'ban tidak memiliki angka tahun,
sehingga terjadi perdebatan. Akhirnya
hal itu dijadikan masalah serius. Karena
itu kemudian dikumpulkan para petinggi-

WARIGA DALAM LINTAS BUDAYA DAN AGAMA

143



WARIGA SIDDHI

144

petinggi Sahabat untuk membicarakan
persoalan perumusan tahunnya, agar
jelas tahun apa yang digunakan. Saat
itu banyak sekali usulan yang masuk.
Ada yang mengusulkan tahun kelahiran
Nabi, ada yang mengusulkan tahun
turunnya wahyu pertama. Sementara
itu, Ali Bin Abi Thalib mengusulkan tahun
Hijrah dari Mekah ke Madinah sebagai
awal tahun. Akhirnya argumentasi yang
dimenangkan adalah argumentasi Ali bin
Abi Thalib, sehingga semenjak itu tahun
Hijriyah ditetapkan 17 tahun ke belakang
dari peristiwa itu. Saat itulah ditetapkan
sebagai tahun pertama dan bulan
pertamanya adalah bulan Muharram atau
dalam bahasa Jawa bulan Suro.

Selain dimensi keagamaan, dalam
kalender Islam juga terdapat dimensi
sosial. Dimensi keagamaan berkaitan
dengan penentuan puasa Ramadhan
dan berhaji. Untuk menentukan itu,
ada mekanisme melalui observasi Hilal
atau Rukyatul Hilal. Ini menjadi penting,
karena awal bulan dalam Islam dimulai
dari kenampakan Hilal atau bulan sabit
setelah terjadi pengereman (dalam
bahasa Jawa) atau ljtima atau konjungsi.
Misalkan pada saat bulan mati tanggal
29, bila besoknya saat malam maghrib
ada laporan telah berhasil melihat
Hilal, maka saat itu dihitung sebagai
tanggal 1. Tapi jika tidak berhasil,
maka malam itu dianggap sebagai
tanggal 30. Jadi memang di titik itulah
sebetulnya koreksi-koreksi kealaman
sangat diperlukan. Walaupun dalam

perkembangannya, seperti Indonesia
sekarang ini, ada juga yang tidak
memanfaatkan atau tidak mendasarkan
kepada observasi Hilal. Cukup dengan
perhitungan-perhitungan di atas kertas.
Tapi kita tetap harus menghormati.
Karena itulah Idul Fitri sering berbeda di
kalangan umat Islam. Sebetulnya karena
ada yang menggunakan Rukyat dan
ada yang tidak. Adapun prinsip-prinsip
berkelanjutan dalam Islam itu yakni: (1)
berpatokan pada daur Kamariah atau
bulan; (2) 1 tahun terdiri dari 12 bulan;
(3) 12 bulan berumur 29 atau 30 hari, jadi
tidak bisa kurang, tidak bisa lebih; dan
(4) bulan-bulan yang ada pada urutan
ganjil, berumur 30 hari sedangkan bulan
yang urutannya genap berumur 29 hari.
Nama-nama dan urutan bulannya yaitu:
Muharram, Shafar, Rabiul Awal, Rabiul
Akhir, Jumadil Awal, Jumadil Akhir, Rajab,
Sya’ban, Ramadhan, Sya'wal, Zul Qa'dah,
Zul Hijjah. Ketika masa-masa Sultan
Agung, nama-nama tersebut ada yang
disesuaikan dengan versi Jawa.

Di Indonesia ditinjau dari algoritma
yang diterapkan, dikenal dua corak
perhitungan kalender, yakni perhitungan
Urfi (Hisab Urfi) atau konvensional
dan perhitungan Hakiki (Hisab Hakiki
dan Kontemporer). Perhitungan yang
Hakiki selalu disesuaikan dengan posisi
benda-benda langit yang sebenarnya.
Karena itulah observasi benda langit itu
diperlukan. Sedangkan Hisab Urfi dikenal
dengan cara merunut waktu dari hari dan
tahun pertama Hijriyah, hingga hari yang



diinginkan. Di Indonesia dalam kategori
Hisab Urfi dikenal dua model yakni Hisab
Kalender Jawa Islam, gubahan Sultan
Agung pada abad ke-17 Masehi. Dengan
menggunakan siklus delapan tahunan
atau windu. Prinsip yang digunakan sama
dengan yang digunakan sebelumnya,
dengan menambahkan ketentuan bahwa
dalam satu daur atau delapan tahun
terdapat 3 tahun kabisat yang jatuh pada
tahun kedua, keempat dan kedelapan.
Namun bila dibandingkan dengan aturan
khoruf yang 30 tahunan itu akan berbeda.
Berdasarkan

perhitungan  tersebut,

Tabel 17. Tabel Asapon

setelah tahun kedelapan, satu Suronya
akan sama lagi Misalnya hari ini Selasa
Pon, 8 tahun kemudian yakni pada tahun
kesembilan, satu Suro akan Selasa Pon
lagi. Ini yang kita kenal sekarang dengan
Abugi dan Asapon. Itu sebetulnya setelah
120 tahun, hari maju ke depan. Maka
dulunya disebut Abugi atau Alif Rabu
Wage, kemudian setelah 120 tahun
Asapon yakni Alif Selasa Pon. Sekarang
adalah eranya Selasa Pon. Karena itu satu
Suro jatuh pada hari Selasa Pon. Berikut

ini adalah tabel Asapon.

Muhamam

TABEL ASAPON

Jumad Akh
D Ca'dah
Sinn Png
San Wo

JumLg
Kms W

Rabsi Pon

Anad Klw

Arad Prg
Jiam Kl

Kms Pon

Jum Png
Sis Wp
Sis Lg
5o Pon
S Ml

Kmis Pon

i K
f

Shafar
Rajab

Bis Wp

S8 Kiw

Weng Pon
Wens

e Phg
Son Wy

Sbl Phg

501 Wg

Fabu Lg

Rabu
Pon

Ahad
]

Jum K

Jum Phg

981 Kiw

Sumber: Wafa, 2023

Rak: Awa
Zul Mijjah

Rabu Pan

Sls Ly
Sls Pre
Ahad Lg
Ahad Prig

Kma Kk

Snin Kiw
bt 'Wg

Sbt Kiw

Ahid P

Ahad
“ha

S0 Phg

Fabii Lg

Sis Wy | Jum Pon

Ahad Prag
San Lg

Kma Pon

Sls Lg

Sils Pon

Sbt Klw

Ahad Wp

Sbi Phg
Rabu WG

Rabu Lg

Snn Wy

Snnlg

Sis Wa
Sis Wy

WARIGA DALAMLINTAS BUDAYA DAN AGAMA

145



E Di dalam tabel tersebut terdapat delapan Jadi 1444: 8 = 180, sisa 4. Maka pada
= baris ke bawah dari nomor satu sampai kolom kode 4, tarik ke kanan. Diperoleh
: delapan. Nomor satu ditulis Wawuy, nama tahun Ha. Tahun Ha pada zaman
E padahal sebenarnya kalau di Jawa itu awal-awal tahun Hijriah, Ha itu adalah
; disebut tahun Alif. Kenapa Alif? Karena Kamis berarti tahun keempat, satu
ketika Sultan Agung menciptakan Muharramnya adalah hari Kamis. Karena

kalender ini, Alif adalah lambang satu. Ha adalah 5. Kemudian perhitungan
Lambang satu itu, sama dengan Ahad selanjutnya, kita lihat pada baris

atau Minggu. Saat itu tanggal 1 Suronya pertama nama tahunnya Ha. Kemudian

adalah hari Ahad atau hari Minggu. Muharramnya hari  Sabtu  Pahing.
Sedangkan Wawu yang digunakan adalah Sedangkan Ramadhannya jatuh pada

huruf dalam abjad Arab yang nilainya 6. Kamis Pon. Kemudian untuk Sya‘walnya,
Urutannya dari Ahad sampai nomor 6 Idul Fitri jatuh pada Sabtu Pon. Terus

adalah Jumat. Jadi satu Muharram pada Zulhijjahnya jatuh pada hari Selasa

saat hijrah Nabi itu adalah hari Jumat. Pahing. Sehingga bila dicocokkan dengan

Nanti setelah Asapon ini habis masanya, tabel di atas, satu Muharam adalah Sabtu

maka akan menjadi Anenhing yaknitahun Pahing, satu Ramadhan adalah Kamis

Alif hari Senin Pahing. Pon, satu Syawal adalah Sabtu Pon, satu
Dzulhijjah adalah Selasa Pahing dan 10

Contoh  perhitungan, misalnya 1 Dzulhijjah adalah hari Kamis Legi. Karena

146 Muharram 1444 Hijriah untuk tahun ini. itu dapat dibandingkan dengan gambar

ltu cukup dibagi 8 karena ada 8 daur.

26

27

berikut ini.

EEE
12131415167 17' 18
19°20°21'22'23 24'25
26'27'28'29 30 31 -

i

Gambar 18. Kalender 1
Sumber: Wafa, 2023



oy

2 3 4567 8"
9 10 11 12°13'14 15"
16 17 18 19 20 21 22
5,24 25 26 27 28 .9

22 3w N 1

Gambar 19. Kalender 2
Sumber: Wafa, 2023

Pada gambar 18, terlihat bahwa Kamis
Pon itu Ramadhan, tanggal 23. Memang
saat itu terjadi beda pendapat di
Indonesia, ada yang 23 dan tanggal 22.
Kemudian berikutnya yang bulan April
dapat dilihat pada gambar diatas.

Gambar 19 menunjukkan 22 April
adalah satu Sya'wal, harinya Sabtu Pon.
Beberapa waktu yang lalu ada yang
lebarannya Sabtu, ada yang Jumat.
Sementara, pemerintah mengisbatkan
hari Sabtu. Selain itu juga ada koreksinya
mengenai  Purnama. Purnama itu
sebenarnya kalau di dalam Islam,
ukurannya sekitar tanggal 14. Tapi
karena menit dan detiknya berbeda,
maka jadinya berbeda. Sebetulnya pada
dasarnya tanggal 14 adalah paugeran
Purnama, bisa jadi tanggal 15 bisa jadi
tanggal 14, tapi bukan Purnama yang
sesungguhnya. Dalam Islam itu dikenal

bahwa masa-masa Purnama itu adalah
masa-masa ketika kemungkinan bisa
terjadi gerhana bulan. Gerhana bulan itu
zona Purnama, sedangkan gerhana itu
kejadiannya bisa tanggal 13, 14, 15. Kalau
misalkan gerhana dikatakan jatuhtanggal
12 berarti yang salah kalendernya, begitu
juga kalau dikatakan jatuh pada tanggal
16 yang salah adalah kalendernya, bukan
salah bulannya.

Tahun ini tanggal 15 Sya'wal menurut
perhitungan Islam, terjadi gerhana
penumbra. Tapi memang tidak terlihat
berkurang lingkarannya, tapi tetap
namanya gerhana. Jadi ada bayangan
semu mengenai bulan, sehingga bulan
agak buram, agak merah, tidak seterang
biasanya. Itu terjadi tanggal 15 menurut
kalender ini, bagi yang berpuasa sesuai
dengan perintah. Tapi bagi yang berpuasa
sebelumnya, berarti tanggal 16.

WARIGA DALAMLINTAS BUDAYA DAN AGAMA

147



WARIGA SIDDHI

148

29

a0

sovar ACLARA  MARAL  MANDL SUMKT  RATY
L Wt 1
.

Gambar 20. Kalender 3
Sumber: Wafa, 2023

Gambar tersebut ialah 1 Dzulhijjah atau
besar, sebagaimana dikatakan di dalam
tabel tadi, itu jatuh pada hari Selasa
Pahing. Ternyata di sini Selasa Pahing
bertepatan dengan 20 Juni yakni satu
Dzulhijjah. Adhanya
tanggal 29, karena 10 Dzulhijjah. Ternyata

Kemudian Idul

tepat hari ini, tetapi perhitungan Urfi
atau aritmatika kalender ini tidak selalu
sama dengan hari-hari yang dijadikan
ibadah orang Islam. Karena nanti dalam

Antara Muhammadiyah
dan NU beda satu hariitu
masih dalam zonayang
aman sebetulnya.

situasi tertentu ketika Rukyatul Hilal tidak
berhasil maka pasti tidak sama dengan
ini. Meskipun berbeda, hanya satu hari
bedanya. Kalau bedanya dua hari, tiga hari,
itu pasti ada yang salah. Kalau satu hari itu
masih dalam toleransi hukum. Makanya
antara Muhammadiyah dan NU beda
satu hari itu masih dalam zona yang aman
sebetulnya. Tapi kalau ada misalnya dari
Tarekat Nagsabandiyah biasanya dua hari
dari pemerintah. Anggap saja, pemerintah
sebagai patokan. Kalau Muhammadiyah
hanya satu hari masih bisa. Tapi kalau ada
yang dua hari sebelumnya, itu pasti ada
yang tidak tepat.

Toleransi atas perbedaan perhitungan

hanya satu hari, karena masih
menggunakan pemahaman teks. lJika
perbedaanya dua hari, teks pun tidak bisa
masuk ke ranahtersebut. Sebuah penelitian
yang telah di lakukan di Padang, terutama
di Nagsabandiyah berhasil menemukan

bahwa yang digunakan untuk perhitungan



kalender adalah satu tabel yang sudah
lama sekali, dan mestinya sudah harus
dikoreksi. Menurut informasi yang didapat,
ternyata tabel tersebut tidak pernah
dikoreksi, karena kepercayaan turun
temurun. Sedangkan gurunya waktu itu
mungkin tidak sempat memberitahu cara
penggunaannya. Sehingga koreksiannya
tidak sampai. Karena itulah sampai
terjadi perbedaan dua sampai tiga hari.
Bahkan pernah terjadi perbedaan sampai
5 hari dalam satu Sya'wal. Sebetulnya
masalahnya adalah pemahaman yang
digunakan itu beda-beda ada yang teksual
ada yang kontekstual.

Perhitungan yang dijelaskan tadi adalah
Urfi yang 8 tahunan Sultan Agung.
Sementara itu Urfi siklus 30 tahunan,
sebenarnya ini lebih halus daripada
yang 8 tahunan. Karena prinsip yang
digunakan sama dengan yang digunakan
pada masa awal sejarahnya, dengan
tambahan penyempurnaan. Pertama,
ditetapkan daurnya 30 tahunan untuk
meminta meminimalisir perpecahan,
karena satu tahun itu 354 koma, satu
bulan 29 koma. Koma-koma itu supaya
berkurang, kita menggunakan kelipatan
persekutuan terkecil (KPK). Selama 30
tahun pecahannya tidak bisa hilang, tapi
paling kecil 30 tahun. Kalau lewat 30
tahun sedikit lebih besar lagi. Sehingga
dalam 30 tahun itu dianggap sebagai
patokannya, karena pecahannya terkecil.
Dalam 30 tahun terdapat 11 kabisat yang
umurnya 355 hari dan 19 basithah atau
khuntu. Jadi ada yang common year dan

leap year. Kalau common year itu adalah
tahun biasa yang pendek, hanya 354 hari.
Sedangkan leap yearadalah tahunkabisat
yang panjangnya 355 hari. Nanti tahun-
tahun kabisat ini jatuh pada urutan, tahun
ke-2, tahun ke-5, tahun ke-7, tahun ke-10,
13, 15, 18, 21, 24, 26 dan 29. Jadi ada 11
tahun kabisat, selebihnya tahun-tahun
pendek atau tahun Basithah.

Nanti kalau dibandingkan dengan yang
Satu Windu tadi, yaitu Windu yang jatuh
pada tahun ke-2, 4 dan 5. Itu artinya
ketika disamakan dengan ini dalam
waktu 120 tahun, menurut kalender
Urfi siklus 30 tahun ini ada 44 kabisat.
Sedangkan menurut Windu tadi itu, ada
45 Kabisat. Artinya bedanya satu hari,
bedanya 44 dan 45. Artinya kalender
Sultan Agung dalam kurun 120 tahun ada
45 kabisat, sedangkan menurut siklus 30
tahunan baru 44 kabisat. Karena itu untuk
menyesuaikannya, setiap 120 tahun
harus maju satu hari, dari Abuge menjadi
Asapon disitu letaknya sebenarnya.

Toleransi atas perbedaan
perhitungan hanya

satu hari, karena

masih menggunakan
pemahaman teks.

WARIGA DALAM LINTAS BUDAYA DAN AGAMA

149



WARIGA SIDDHI

150

Th. | Hari Th.| Hari Th. | Hari
1 354 11 3898 21 7442
2 709 12 4252 22 7796
3 1063 13 4607 23 8150
4 1417 14 4961 24 8505
5 1772 15 5316 25 8859
6 2126 16 5670 26 9214
7 2481 17 6024 27 9568
8 2835 18 6379 28 9922
9 3189 19 6733 29 10277
10 3544 20 TO87 30 10631

Gambar 21. Jumlah Hari dalam Tahun Hijriah
Sumber: Wafa, 2023

Gambar 21 adalah yang siklus 30 tahunan.
Jumlah hari dalam tahun Hijriyah dari
1 sampai 30 tahunan. Tahun kedua itu
354x2 + 1 karena ada kabisatnya. Tahun
kelima juga begitu 354x 5 + 2 karena
kabisatnya dua kali. Hari tahun kedua
tahun kelima tahun ke-7 tahun ke-10 dan
seterusnya tadi itu yang 11 hari. Sampai
30 tahun itu umurnya sampai dengan
10.631 hari. Ini sudah mencantumkan
tambahan sisipan kabisat tadi. Jadi dalam
30 tahun ini 354x30 + 11 hari kabisat tadi.
Dengan angka-angka ini bisa jadi rujukan
untuk menghitung, merunut waktu
sampai ke awal. Dalam satu tahun terdiri
dari 12 bulan, bulan yang jatuh pada
urutan ganjil berumur 30 hari, sedangkan
yang genap berumur 29 hari kecuali
untuk bulan ke-12 (bulan terakhir/ bulan

Dzulhijjah) pada tahun kabisat berumur
30 hari. Sebenarnya aturan yang kabisat
ini sebenarnya hampir sama dengan yang
masehi. Masehi itu bulan Februari kalau
kabisat 29. Kenapa bulan kedua? Bukan
bulan kedua sebenarnya, karena dulunya
bulan ke-12.

Tadinya bulan pertama adalah Maret,
bulan kedua April, bulan ke 11 Januari,
bulan ke-12 Februari. Bahkan sampai
sekarang ini ada yang mengatakan
bahwa ada bukti mengenai hal ini yakni
bulan 8 itu Oktober karena okto berarti
8. September itu 7, karena sama dengan
Sapta. Kalau Desember itu Dasa, bulan
10. Berikut ini adalah tabel nama bulan
dan urutannnya.




KODE jumlah KODE jumlah
No BULAN hr |pasar hari | No BULAN hr |pasar hari
1 |Muharram 1 1 30 7 Rajab 3 3 207
2 |Shafar 3 1 59 8 | Sya’ban 5 3 236
3 |Rabiul Awal 4 5 89 9 Ramadhan 6 2 266
4 |Rabiul Akhir 6 5 118 10 | Syawal 1 2 295
5 [Jumadil Awal 7 4 148 11 | Zul Qa’dah 2 1 325
6 |Jumadil Akhir| 2 4 177 12 | Zul Hijjah 4 1 354/355

Gambar 22. Tabel Nama-nama Bulan dan Urutannya
Sumber: Wafa, 2023

Selanjutnya adalah nama-nama bulan
dalam urutannya seperti di atas. Jadi
bulan 1 Muharram sampai Zulhijjah itu
diberi kode hari 1 paasar 1 itu maksudnya
kalau Muharramnya Selasa Pon misalnya,
maka untuk mencari hari Shafarnya
tinggal harinya tiga kali hitung, yakni
Selasa, Rabu, Kamis. Kemudian Ponnya
1, maka Pon jadi Kamis Pon. Ini adalah
angka-angka  untuk  menyesuaikan
ajeg,
karena ditentukan setiap bulan ganjil itu

setiap bulan. Perhitungan ini
berumur 30, bulan yang genap bulan 2g9.
Tapi kalau menggunakan Rukyatul Hilal,
tidak bisa seperti ini, bisa jadi dalam 2
bulan berturut-turut umurnya 30 hari atau
29 hari. Bahkan dalam perhitungannya
lebih lebih rinci bisa jadi dalam 3 bulan
berturut-turut itu berumur 30 hari. Kalau
menggunakan ukuran Rukyatul Hilal.

Hari pertama tahun 1 Hijriah adalah
hari Jumat Legi. Artinya pada masa
Nabi itu Hijrah dari Mekah ke Madinah,
kalau hitungannya menurut hitungan

Hisab, itu hari kamis. Tapi kalau menurut
bidang Rukyat (saat itu karena sahabat
Rukyat),
Mumat itu kelihatan Hilal, di tanggal

menggunakan baru malam
1. Jumat Legi itu hari pertama ketika
hijrah Nabi itu dan seterusnya. Jadi
kalau menghitungnya nanti satu dua
tiga empat seterusnya. Setelah 35 Kamis
Kliwon kemudian besoknya tanggal 36 itu

kembaliJumat Legi lagi.

Kemudian yang terakhir Hisab Hakiki
kontemporer. Prosedur perhitungannya
menggunakan rumus ilmu ukur segitiga
bola. Dalam hitungan yang dicari antara
lain, saat kejadian ljtimak atau konjungsi,

kemudian posisi Hilal saat matahari
terbenam pasca ljtimak, kemudian
data tentang ketinggian Hilal atau

sabit bulan dari ufuk, kemudian lama
hilal di atas ufuk, kemudian besaran
elongasi atau jarak sudut antara bulan
dan matahari saat terbenam, kemudian
letak Hilal terhadap matahari, serta
keadaan Hilal

(apakah terlentang,

WARIGA DALAM LINTAS BUDAYA DAN AGAMA

151



WARIGA SIDDHI

152

miring ke kiri, atau miring ke kanan).
ltu penting karena untuk kepentingan
verifikasi kode Rukhyatul Hilal itu. Kalau
dalam hitungan itu miring ke selatan,
tapi orang yang mengaku mengatakan
Utara, yang salah yang melihat biasanya.
Dalam upaya penyatuan, ditetapkan
kriteria dalam penyusunan kalender
melalui kesepakatan di antara negara
Mabims. Dari Brunei, Indonesia Malaysia,
Singapura pada akhir tahun 2021 bahwa
laporan kesaksian Rukyatul Hilal bisa
diterima apabila menurut perhitungan
HakikikontemporerposisiHilalmemenuhi
kriteria sebagai berikut: (1) bahwa tinggi
Hilal minimal 3 derajat dan sudut elongasi
minimal 6,4. Kalau kurang dari ini berarti
ditetapkan hari besoknya, ini untuk
ukuran kalender. Awal tahun 2000-an
kementerian agama adalah meluncurkan
buku tabel astronomis yang diberi nama
Ephemeris Hisab Rukyat dan dibuat pula
versi elektroniknya dalam bentuk aplikasi
menggunakan perangkat komputer.
Aplikasi serupa ini sudah banyak tersebar
luas di masyarakat, seperti Mawaqit,
Mooncalc, dan sebagainya.

Wariga dalam Budaya Jawa

Salah satu bukti perkembangan wariga
di Jawa adalah prasasti-prasasti yang
diterbitkan. Di dalam prasasti-prasasti
itu, penanggalan pawukon merupakan
salah satu ciri yang sangat khas dari Jawa.
Berkenaan dengan itu, nampaknya perlu
juga ditelusuri bagaimana keberadaan
wariga di Jawa setelah beberapa abad
berlalu. Sistem yang akan dibicarakan
pada bagian ini tidaklah mendetail, tetapi
yang dicatat adalah hal-hal yang menjadi
kunci saja. Sistem kalender itu hanya
ada dua vyaitu solar sistem dan lunar
sistem. Jadi srengenge (matahari) dan
rembulan. Baik itu menggunakan revolusi
maupun rotasi. Solar itu adalah masehi
atau Syamsiah. Sedangkan lunar atau
rembulan itu adalah Qomariah.
Jawa  berproses lama,  dulunya
menggunakan sistem solar kemudian
selanjutnya perpaduan antara solar dan
lunar. Kalender Jawa sendiri diciptakan
secara revolusioner oleh Sultan Agung
Hanyokrokusumo dari Mataram. Di
dalam kalender tersebut, hari ada 7
yakni: Ngaad, Senen, Selasa, Rebuy,
Kamis, Jemuah, Setu. Pasaran ada g5
yaitu Legi, Paing, Pon, Wage, Kliwon.
Kemudian Sasi atau bulan ada 12 yakni



Suro, Safar, Mulut, Bada Mulut, Jumadil
awal, Jumadil akhir, Rejeb, Ruwah, Poso,

Syawal, Dulkangidah, Besar. Nama tahun
ada 8, setiap tahun ada namanya sendiri-
sendiri yakni Alif, 1hij, Jumawal, Ji, Dal, Bi,
Wawu, Jim Akhir. Setiap siklus 8 tahun
kalender Jawa itu ada yang namanya
Windu. Windu ada 4 itu Windu Adi,
Kuntoro, Sangoro, Sancoyo. Kemudian
disana ada sistem pawukon atau wuku
yang jumlahnya 30 yakni Shinto, Landep,
Wukir, Kurantil, Tolu, Gumbreg, Warigalit,
Warigagung, Julukwangi, Sungsang,
Galungan, Kuningan, Langkir, Modoseyo,

Julungpujud, Pahang, Kuruwelut,
Marakeh, Tambir, Madanggungan, Matal,
Wuye, Manail, Prangbakat, Bala, Wugu,
Wayang, Kulawu, Dukut, Watugunung.
Di situ menjadi sistem sirkuler oleh Sultan
Agung Hanyokrokusumo, kemudian
di pedomani sampai sekarang, yang
mana sebelumnya Petangan Jawi dan
Pranotomongso tetap diugemi menjadi
pedoman. Termasuk di dalamnya
adalah hari-hari yang sinirik atau
hal-hal yang harus dihindari adalah
ada Samparwangke dan Taliwangke.

Samparwangke pasti harinya senin dan

WARIGA DALAM LINTAS BUDAYA DAN AGAMA

153



WARIGA SIDDHI

154

jumlahnya 6. Taliwangke itu jumlahnya
5, jadi ada 11. Kemudian Taliwangke
dan Samparwangke itu ada di hari-hari
selain hari Minggu. Artinya pada hari
minggu atau ngaat itu Taliwangke dan
Samparwangke libur. Sehingga dari
ngilmu Petung itu, kemudian ketemu
yang namanya dinten-dinten sae,
dinten-dinten awon, dinten-dinten ing
kedah depun hindari. Jadi hari-hari baik,
hari-hari buruk, hari-hari yang harus
dihindari. Hari-hari dipilih untuk berbagai
keperluan, untuk beribadah dan maupun
untuk kepentingan kemaslahatan sosial.
Di situlah muncul yang namanya bulan-
bulan yang harus dihindari. Utamanya
misalkan Suro, kemudian Poso. Karena
itu memang marwahnya memang beda.
Dari hal-hal seperti itu, seluruh rangkaian
Almanak apapun, kalender apapun, kalau
itu bisa migunani untuk peribadatan
dan untuk sosial kemasyarakatan akan
dipedomani.

Sistem Almanak atau Kalender itu akan
dijadikan pedoman bila bermanfaat
untuk peribadatan dan untuk keperluan
sosial kemasyarakatan. Presiden
Indonesia sendiri saat mencari titik nol,
kemudian  berkemah, = mengundang
seluruh gubernur se-Indonesia dan harus
membawa tanah dan air dari masing-
masing provinsi masing-masing tanah
air yang bertuah, pasti memilih hari
yang tidak sembarangan. Karena titik
nol Nusantara itulah akan dibuat sebuah

peradaban baru.

Tabel huruf yang digunakan dalam
kalender jawa adalah huruf Arab, tapi
Arab Pegon (Arab gundul) dan bahasanya
Jawa. Isinya “Meniko  mertilaaken
almanak Alif, Ihij, Jumawal, Ji, Dal, Bi,
Wawu, Jim Akhir” disitu ada “Suro, Safar,
Mulut, Bada Mulut, Jumadil awal, Jumadil
akhir, Rejeb, Ruwah, Poso, Syawal,
Dulkangidah, Besar” ada bulannya yang
umurnya 30 ada bulannya yang umurnya
29 dan ini sirkuler. Kalau membuat
kalender tidak mempedomani ini, pasti
salah. Sederhana tetapi mendetail.
Pedoman ini harus dipegang karena
setiap tahun Dal, bulannya Maulud
tanggalnya 12. Itu harinya harus Senin
Pon, jadi Kanjeng Nabi Muhammad itu
lahirnya Senin Pon tanggal Rolas Robiul
Awal. Sehingga Jamah Muji Rosul, itu
pasti di Senin Pon. Ini dipadukan dengan
kalender Jawa yang mempedomani
nilai-nilai masa lalu dan sampai sekarang

masih dipegang.

KalenderJawajuga
dapatdigunakandalam
meramal peruntungan.
Peruntungan ini disebut
dengan primbon.



Kalender Jawa juga dapat digunakan
dalam meramal peruntungan.
Peruntungan ini disebut dengan primbon.
Contohnya adalah hari lahir Presiden
Indonesia sekarang, Bapak Jokowi
dihitung, akan didapat jawaban atas
segala halangan yang beliau hadapi.
Bapak Jokowi lahir tanggal 21 bulannya
Juni, tahunnya 1961. Harinya Rebo Pon,
Rebo itu neptunya pitu, Pon itu neptunya
pintu. Neptu itu padanan dari Petung,
minggu atau Ngaad itu neptunya 5, Senin
itu 4, Selasa itu 3, Rebo itu 7, Kamis itu
8, Jumuwah itu 6, Setu itu 9. Kemudian
Legi, Paing, Pon, Wage, Keliwon. Legi itu
5, Paing itu g9, Pon itu 7, Wage 4, Kliwon
8. Sedangkan kalau Rabu Pon itu, Rebo
neptunya tujuh, Pon neptunya tujuh
atau pitu yang dapat berarti “tansah
pinaringan pitulungan”. Jadi berdasarkan
primbon tersebut beliau itu selalu
mendapatkan pertolongan baik dari
Tuhan Yang Maha Kuasa, maupun dari
alam semesta. Ujian, cobaan, godaannya

itu luar biasa, tapi beliau jejeg. Itulah
yang namanya harmoni antara Jagat
Alit mikrokosmos dan Jagat Ageng
atau makrokosmos, diri sendiri maupun
alam raya. Termasuk Sultan Agung
Hanyakrakusumo pernah menyatakan
“Hamayu-ayuning Buwono, Hamangasah
mingising Budi, Hamamasuh malaning
Bumi"”. Perhitungan sejenis ini dapat pula
digunakan untuk berbagai keperluan,
contohnya yang lucu adalah untuk orang
taruhan. Jadi ada hari-hari di mana orang
itu mendapatkan kanugrahan ada hari-
hari di mana dia itu mendapatkan naas,
kesialan. Misalkan ada seseorang yang
ditantang judi, bila kita tahu kelahirannya
hari apa, kita dapat memutuskan akan
melawannya atau tidak. Ada ilmu di
dalam primbon Kajawen dan banyak lagi,
termasuk mantra, aji-aji, pangasihan,
kekayaan, banyak sekali. Itulah khasanah
budaya Jawa yang masuk di dalam ilmu
primbon Pitung Jawi.

WARIGA DALAM LINTAS BUDAYA DAN AGAMA

155



Anandakusuma, Sri Reshi. Wariga Dewasa. Denpasar: Penerbit Morodadi.
Astra, | Gde semadi. 1981. “Sekilas Tetang Perkembangan Aksara Bali Dalam
Prasasti’. Dalam Penataran Tenaga Pengajar Bahasa dan Sasatra
Bali. Denpasar: Jurusan Dan Sastra Bali Fakultas Sastra Universitas

WARIGA SIDDHI

Udayana.

Ardhana, IB Suparta. 2005. Pokok-pokok Wariga. Surabaya: Paramita.

Aryana, IB Putra Manik. 2009. Dasar Wariga Kearifan Alam dalam Sistem
Tarikh Bali. Denpasar: Bali Aga.

Bangli, Ida Bagus Putu. 2005. Wariga Dewasa Praktis. Surabaya: Penerbit
Paramita.

daftar pustaka

Bungin, Burhan. 2001. Metodelogi Penelitian Sosial. Surabaya : Airlangga
University Press.

Daryanto, S.S. 1997. Kamus Bahasa Indonesia Lengkap. Surabaya : Apollo.

Gelb, 1J. 1963. A Study of Writing . Chicago & London: The University of
Chicago Press.

George Ritzer an Goodman. 2009. Teori Sosiologi Modern. Jakarta : Prenada
Media Group.

Gunayana, | Nyoman. 1992. “Peranan Pasasihan dalam Padewasan di Bali”
(Skripsi tidak diterbitkan). Denpasar: Institut Hindu Dharma.

Igbal, H. 2002. Metodologi Penelitian dan Aplikasinya. Jakarta : Gihalva

156 Indonesia.

_— Kridalaksana, Harimurti. 1990. “Tata Laksana dan Ejaan”. Dalam Joko
Damono .Dasar-Dasar Linguistik Umum. Depok: Fakultas Sastra
Universitas Indonesia

Kleden, Ignas. 1996. Pergeseran Nilai Moral, Perkembangan Seni dan
Perubahan Sosial Dalam Kalam No. VIII. Jakarta : Pustaka Grafiti.

Namayudha, Ida Bagus. “Fungsi Wariga di Bali”. Sekripsi. Denpasar: Fakultas
Agama dan Kebudayaan Institut Hindu Dharma.

Nevah, Joseph.1982. Early History of Alphabet. An Introduction to West
Semitic Epigraphy and Paleography. Leiden EJ Brill: The Magnes Press,
The Hebrew Univercity Jerusalam.

Rahi, Ishwar Chandra. 1977. World Alphabets. India: Printed &Published by
Bhargawa Printing Press. Katra Allahabad U.P.

Pandit, Bansi. 2006. Pemikiran Hindu Pokok-pokok Pemikiran Agama Hindu dan
Filsafat. Surabaya : Paramita.

Pitana, | Gede dan Gayatri, Ni Putu, 2005, Sosiologi Pariwisata, Yogyakarta:
AndiYogyakarta.



Poerwadarminta, W.J.S. 2007. Kamus Umum Bahasa Indonesia. Jakarta : Balai
Pustaka.

Prabowo, Agung, dkk., Tiga Cara Menentukan Wuku dalam Pawukon

Saka, JMP :Volume 7 Nomor 1, Juni 2015

Simpen A.B., Wayan. (tt). Pelajaran Dewasa (Wariga). Denpasar: Cempaka 2.

Sumbawa, Dewa Putu. 1990. "Pandangan Masyarakat Hindu di Bali tentang
Ingkel Wong Ditinjau dari Segi Pendidikan” (Skripsi tidak diterbitkan).
Denpasar : Institut Hindu Dharma.

Sumertika, | Nyoman. 2006. “Persepsi dan Cara Penghitungan Hari Baik
pada Masyarakat Hindu di Malang Raya” (Skripsi tidak diterbitkan).
Denpasar : Universitas Hindu Indonesia.

Sura, | Gede. 1994. Agama Hindu Sebuah Pengantar. Denpasar : Kayumas
Agung.

Tim Penyusun, 2001. Kamus Bahasa Indonesia Edisi Ke Tiga. Jakarta : Balai
Pustaka.

Triguna, Ida Bagus Yudha. 2000. Teori tentang Simbol. Denpasar : Widya
Dharma.

Wenten, Made. Wariga Ala Ayuning Dewasa. Singaraja: Toko Buku Indra Jaya.

Wiguna, | Gusti Ngurah Tara. 2011. "“Menelusuri Asal Mula Aksara Bali: Suatu
Kajian Paleografi”. Dalam, Mutiara Warisan Budaya Sebuah Bunga
Rampai Arkeologi. Persembahan untuk Prof. Dr. | Gde Semadi Astra. 157
Denpasar: Plawa Sari. —_—

Winangun Wartaya, Y.W. 1990, Rites, Ritual and Symbol and Their
Interperetation in the Writting of Victor W. Tuner. Pontisial Universitas
Gregorianal.

Yayasan Sata Hindu Dharma. 1992. Kubci Wariga Dewasa. Denpasar: Upada
Sastra.

http://kbbi.web.id/didaktis

Indeks






Josmar Kol - 1 b

Yayasan Puri Kauhan Ubud mengucapkan terima kasih
kepada PT Pupuk Indonesia (Persero), PT Petrokimia
Gersik, PT Pupuk Kalimantan Timur, Pertamina (Persero),
PT Perusahaan Listrik Negara (Persero), Bank Indonesia,
Bank Tabungan Negara, Bank Negara Indonesia (Tbk), Bank
Rakyat Indonesia (Tbk), Gotra Pengusada Bali, Yayasan
Mudra SwariSaraswati, Media Ubud, Hello Ubud, Universitas
Udayana, Universitas Dwijendra, Universitas Mahasaraswati,
Universitas Hindu Indonesia, Universitas Hindu Negeri | Gusti
Bagus Sugriwa, Sekolah Tinggi Agama Hindu Mpu Kuturan

Singaraja, para narasumber dari berbagai instansi nasional

dan daerah, serta pihak-pihak lain yang telah membantu
suksesnya penyelenggaraan Sastra Saraswati Sewana 2023.




Pugi Kauhan Ubud
yimguspedly

www.purikauhanubud.org

email facebook youtube IG
purikauhanubud.org  Yayasa Puri Kauhan Ubud  Puri Kauhan Ubud TV purikauhanubud

JI Raya Ubud No.35, Ubud, Gianyar, Bali, Indonesia, 80571



